Print ISSN: 2614-8153
Online ISSN: 2614-8498

KOMUNIKASI TRANSENDENTAL PADA TAQWA, DZIKIR, DAN
FALAH DALAM MAKNA SEMANTIK/MAJAZI

Muhtadin

Fakultas Ilmu Komunikasi Universitas Prof. Dr. Moestopo (Beragama)
muhtadin@dsn.moestopo.ac.id

Abstract

The word “piety” comes from the word “‘waqaa-yaqii-wiqaayah” which means to maintain, and maintain.

Takwa also means dodge, in this sense includes three aspects namely, (1). Shy away from the kufr attitude
by believing in Allah SWT. (2). Attempt to carry out God’s commandments and to know His prohibitions
as optimally as possible (3). Ranging from all activities that distanced the mind from God .SWT. The word
“dhikr” is essentially derived from the word “dzakara-yadzkuru-dzikran”. Dzikir can also be interpreted
by presenting into the mind of what was previously forgotten and this is a dhikr meaning “remember”. The
word dhikr can also be understood in the sense of “glory”. The point is “Al-Qur’an”. The basic meaning of
“falah’ is luck. The word falah when associated with the verses of the Qur an is luck, salvation, and lasting
in pleasure and goodness. This is reflected in the letter of Ali ‘Imran verse 130, about the prohibition of
usury. In this verse that ends with the warning of God, in order to be cautious of Him in order that people
may be lucky. The one who justifies usury is threatened with the fire of hell. The Qur anic concept of piety,

dhikr, and falah is the same as the three money, in which these three concepts have the achievement of living
in the heavens and the earthly life.

Key Words: transedental communication, piety, dzikir, falah

Abstrak

Secara harfiyah kata “takwa” berasal dari kata “waqaa-yaqii-wiqaayah” yang berarti memelihara,
dan menjaga. Takwa juga berarti menghindar, dalam arti ini mencakup tiga aspek yaitu; (1).
Menghindar dari sikap kufur dengan jalan beriman kepada Allah SWT. (2). Berupaya melaksanakan
perintah Allah dan menjahui larangan-larangan-Nya dengan seoptimal mungkin (3). Menghundar
dari segala aktifitas yang menjauhkan pikiran dari Allah .SWT. Kata “dzikir” secara harfiyah berasal
dari kata “dzakara-yadzkuru-dzikran”. Dzikir juga bisa diartikan dengan menghadirkan ke dalam
benak terhadap apa yang tadinya terlupakan dan inilah dzikir yang bermakna “mengingat”. Kata
zikir juga dapat dipahami dalam arti “kemulian”. Maksudnya adalah “AIl-Qur’an”. Makna dasar
“falah” adalah keberuntungan. Kata falah ketika dihubungkan dengan ayat-ayat Al-Qur’an adalah
keberuntungan, keselamatan, dan langgeng dalam kenikmatan dan kebaikan. Hal ini tercermin dalam
surat Ali ‘Imran ayat 130, tentang pelarangan riba. Dalam ayat ini yang diakhiri dengan peringatan
Allah, supaya bertakwa kepada-Nya agar orang mendapat keberuntungan. Orang yang menghalalkan
riba diancam dengan api neraka. Konsep Al-Qur’an tentang takwa, dzikir, dan falah adalah setali tiga
uang, dimana ketiga konsep ini mempunyai pencapaian hidup melangit dan hidup membumi.

Kata Kunci: komunikasi transedental, takwa, dzikir, falah

PENDAHULUAN akan menemukan suatu kata yang memiliki

Menelaah  istilah-istilah ~ komunikasi makna yang tidak begitu jelas, persoalannya
transcendental di dalam Al-Qur’an dari adalah bahwa masing-masing kata diambil
sudut pandang semantik/majazi, maka kita secara terpisah, memiliki makna dasar

113



JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Vol. 1, No. 1, (Maret 2018) 113 - 123

atau kontekstualnya sendiri yang akan
tetap melekat pada kata itu. Misalnya, kata
“Kitab” kata dasar tersebut baik di dalam
Al-Qur’an maupun di luar Al-Qur’an
memiliki makna yang sama. Akan tetapi dalam
Al-Qur’an, kata kitab menerima makna
yang lain karena memiliki konsep religius
yang sangat khusus yang dilingkupi banyak
kesucian.. Ini dilihat dari kenyataan bahwa
dalam konteks ini ia berdiri dalam hubungan
yang sangat dekat dengan Wahyu Ilahi. Ini
berarti bahwa kata “kitab” dengan makna
dasarnya “kitab”, ketika diperkenalkan ke
dalam sistem khusus dan posisi tcrtentu yang
jelas, memerlukan banyak unsur semantik
yang muncul dari situasi khusus, dan juga
muncul dari hubungan keragaman yang dibuat
untuk mcnunjang konsep-konsep pokok lain
tersebut. Dan sering terjadi, unsur-unsur baru
cenderung mempengaruhi secara esensial
memodifikasi makna asli dari kata itu.

Jadi, makna ‘dasar’ kata adalah sesuatu
yang melekat pada kata itu sendiri, sedangkan
makna ‘relasional’ adalah sesuatu yang
konotatil yang diberikan dan ditambahkan
pada makna yang sudah ada dengan
meletakkan kata pada posisi dan dalam bidang
khusus pada relasi. Dalam hal ini, penulis
akan membahas makna semantik/majazi yang
terkandung dalam Al-Qur’an tentang lafadz
taqwa, dzikir, dan falah.

TEORI PENELITIAN

Dalam penelitian ini penulis menggunakan
teori Semantik yaitu ilmu arti kata, atau
pengetahuan mengenai seluk beluk dan
pergeseran arti kata-kata. Dalam bentuk
semantik ini antara lain berupa hakiki, yaitu
memaknai kata dengan arti yang sebenarnya,
dan majazi, yaitu memaknai kata (lafadz)
dengan arti yang bukan sebenarnya, hal ini
juga disebut makna denotatif dan konotatif.
Semiotika yaitu ilmu yang mempelajari tentang
tanda (sign), fungsi tanda, dan produksi makna.
Tanda adalah sesuatu yang bagi seseorang
berarti sesuatu yang lain. Semiotik mengkaji
tanda, penggunaan tanda dan segala sesuatu

114

yang bertalian dengan tanda.

Kata dan Makna

Kata pada dasarnya adalah satuan bentuk
kebahasaan yang telah mengandung satuan
makna tertentu. Aminudin membedakan kata
menjadi dua macam, yaitu: Autosemantis yaitu
kata yang telah memiliki satuan makna secara
penuh tanpa harus diletakkan pada bentuk lain.
Misalnya pergi, tidur, malam dan sebagainya.
Sinsemantis yaitu kata yang tidak memiliki
satuan makna secara mandiri karena satuan
maknanya dibentuk oleh kata atau bentuk
lainnya. Misalnya kata sambung; di, me, serta,
dan sebagainya. Kata yang autosemantis dapat
membentuk satuan persepsi tertentu pada diri
penanggapnya. Sedangkan yang sinsemantis
tidak dapat membuahkan satuan persepsi
tertentu. Karena satuan semantisnya terbentuk
atas dasar hubungannya dengan kata atau
bentuk yang lain, maka satuan persepsi yang
dibuahkannya juga terbentuk setelah kata itu
dilekatkan pada kata yang lain.

Persepsi penanggap menyangkut referensi
suatu kata selalu membentuk satuan pengertian
tertentu. Kata “meja”, misalnya, oleh
penanggapnya tidak dipersepsikan sebagai
“benda” melainkan sebagai “tempat makan”
Pada sisi lain, dalam proses kreatif penciptaan
pemaknaan, kata  selalu  dihubungkan
dengan relasi semantisnya dengan kata yang
mendahuluinya maupun mengikutinya, dengan
konteks verbalnya, maupun dengan konteks
non verbal. Dalam berbagai hubungan ciri
semantis tersebut, gambaran makna suatu kata
pada dasarnya tidak hadir secara otomatis.
Penafsir menemukan gambaran ciri semantic
yang dianggap paling tepat sesuai dengan
intensi yang ingin dicapainya. Dalam limpahan
penemuan makna pun penanggap harus memilih
sesuai dengan kemungkinan ciri kombinasi dan
karakteristik gagasan maupun efek lain yang
ingin diperolehnya.

Selain berfungsi referensial, kata juga
memiliki  fungsi ekspresif dan emptif.
(Aminuddin, 1997:214). Pada fungsi ekspresif
kata-kata seseorang dapat menampilkan



gagasan sesuai dengan satuan pengertian
yang ingin disampaikannya. Sementara lewat
emotif, pemakai bahasa dapat mengaduk
emosi penanggapnya, baik melalui pemelihan
kata berdasarkan aspek bentuk, cirri semantic
kata itu secara internal, maupun hubungan
asosiatifnya dengan kata yang lain, baik itu
dihadirkan dalam untaian teksnya maupun
tidak. Menyangkut nilai emotof tersebut, kata
juga dapat dinyatakan memiliki nilai evokatif,
dalam arti secara potensial kata-kata pada
dasarnya dapat membangkitkan aspek emotif
penanggapnya. Pembangkitan aspek emotif
itu mungkin ditempuh lewat penggunaan kata
yang secara potensial mampu menggambarkan
berbagai gagasan, kata yang arkais, kata yang
berasal dari dialek tertentu, hingga ke kata
yang vulgar.

Lepas dari itu, ada yang disebut “erosi
makna kata”. Erosi makna kata dari maknanya
yang asli dapat dilihat pada reaksi semantic
seseorang terhadap suatu kata. (Muchtar Lubis,
1983:285-286). Setiap orang mempunyai
hubungan mesra tersendiri dengan kata-kata
tertentu, yang bagi dirinya memiliki makna
khusus. Misalnya kata”cinta”. Bagi seorang
wanitayang hidup berbahagia dengan suaminya,
kata cinta penuh dengan makna : bahagia,
beruntung, gairah hidup, senang hati dan
sebagainya. Akan tetapi, bagi seorang wanita
yang patah hati korban hawa nafsu lelaki yang
memakai kata cinta untuk mengelabuhinya saja.
Kata cinta pasti mempunyai makna lain sekali.
Sebuah kata adalah juga sebuah symbol, sebab
keduanya sama-sama menghadirkan sesuatu
yang lain. Setiap kata pada dasarnya bersifat
konvensional dan tidak membawa maknanya
sendiri secara langsung bagi pembaca atau
pendengarnya (kecuali kata-kata anomatopoik,
misalnya kata-kata yang menggambarkan suara
kucing, bunyi senapan dan sebagainya). Lebih
jauh lagi, orang yang berbicara membentuk
pola-pola makna secara tidak sadar dalam kata-
kata yang dikeluarkannya. Pola-pola makna
ini secara luas memberikan gambaran tentang
konteks hidup dan sejarah orang tersebut.

Dalam al-Qur’an/bahasa Arab, ada kata

Print ISSN: 2614-8153
Online ISSN: 2614-8498

yang disebut muradif dan musytarak. Muradif
yaitu beberapa kata tetapi mempunyai satu arti.
Maksudnya ada lafadz atau kata nya banyak,
sedangkan artinya Cuma satu. Misalnya 1J!
o, Iddg< artinya singa. Hal ini juga disebut
“synonim”. Dalam penggunaan kata ini para
ulama menyatakan bahwa bebrapa kata tetapi
artinya sama itu boleh digunakan dalam bahasa
sehari-hari, tetapi dalam hal ibadah atau dalam
al-Qur’an tidak dapat digunakan, karena al-
Qur’an merupakan mu’jizat dan membacanya
merupakan ibadah. Misalnya dalam shalat
bacaan takbiratul ihram (\JJe Ve, ) tidak
boleh diganti dengan bacaan lain misalnya (
IJJe teda ) meskipun mempunyai arti yang
sama, dan sebagainya. Hal mini karena adanya
pencegahan yang bersfat syar.i, sebagaimana
yang dinyatakan oleh Imam Muhammad bin
Ismail al-Kuhlani :
rRd \dﬁ&jé&.ﬁéo 2l \JIIE L sl 1) de
¢ Edge pl0E SE s
Menempatkan dua kata yang muradif
(synonim) di tempat lain boleh, apabila
tidak ada pencegah yang bersifat syar’i.

Musytarak ialah satu kata mempunyai dua
arti atau lebih yang berbeda. Misalnya kata
\Jcal mempunyai dua arti yaitu “suci dan haid”.
Imam Syafi’l menyatakan bahwa:

loug ald 1daic d s af s $E9J
Pemakaian kata (lafadz) musytarak untuk
dua atau beberapa makna adalah boleh.

Salah satu cara yang digunakan para
ahli untuk membahas lingkup makna adalah
dengan membedakan antara makna denotatif
dengan makna konotatif. Makna denotatif
pada dasarnya meliputi hal-hal yang ditunjuk
oleh kata-kata (yang disebut sebagai makna
refrensial). Makna denotatif ialah makna yang
biasa kita temukan dalam kamus. Contoh
dalam kamus kata “mawar” berarti “sejenis
bunga”. Makna denotasi bersifat langsung,
yaitu makna khusus yang terdapat dalam
sebuah tanda, dan pada intinya dapat disebut
sebagai gambaran sebuah petanda. (Berger,
2000:55). Harimurti Kridalaksana menyatakan

115



JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Vol. 1, No. 1, (Maret 2018) 113 - 123

bahwa makna denotasi adalah sebagai makna
kata atau kelompok kata yang didasarkan atas
penunjukan yang lugas pada sesuatu di luar
bahasa atau didasarkan atas konvensi tertentu,
sikfatnya obyektif. (Harimurti Kridalaksan,
2001:40).

Makna konotasi diartikan sebagai “aspek”
makna sebuah atau kelompok kata yang
didasarkan atas perasaan atau pikiran yang
timbul atau ditimbulkan pada pembicara
(penulis) dan pendengar (pembaca). Dengan
kata lain makna konotatif merupakan makna
leksikal. (Harimurti Kridalaksana, 2001:117).
Misalnyakata“amplop”. Kataamplop bermakna
sampul yang berfungsi tempat mengisi surat
yang akan disampaikan kepada orang lain atau
kantor. Makna ini adalah makna denotasinya.
Tetapi pada kalimat “Berilah ia amplop agar
urusan segera beres”, maka kata amplop sudah
bermakna konotatif, yakni berilah ia uang. Kata
amplop dan uang masih ada hubungan, karena
amplop dapat diisi uang. Dengan kata lain, kata
amplop mengacu kepada uang, dan lebih khusus
lagi uang pelancar, uang pelican, uang sogok
dan sebagainya. Jadi makna denotasi sebuah
kata adalah definisi obyektif kata tersebut,
sedangkan makna kata konotasi adalah makna
subyektif atau emosional. Sebuah kata bisa
memiliki konotasi yang berbeda, tergantung
pada pembicaraannya. Misalnya kata pohon.
Kata ini akan mempunyai makna bermacam-
macam tergantung pada pembicaraannya;
apakah ia seorang penebang kayu, pematung,
penyair, ekologis, petani dan sebagainya.

Dalam al-Qur’an dan Hadits ada pemaknaan
kata (lafadz) secara hakiki, majazi, dhahir,
ta’wil dan sebagainya. Sesuatu kata (lafadz)
kadang-kadang dipakai dalam arti hakiki (arti
yang sebenarnya) dan kadang-kadang dipakai
dalam arfti majazi (bukan arti sebenarnya).
(Ahmad Hanafi, 1970: 137). Hal ini akan
menjadi pengaruh dalam perbedaan penafsiran.
Misalnya membaca surat al-Fatihah dalam
shalat apakah menjadi rukun shalat atau tidak.
Hal ini yang menjadikan pemaknaan dalam
Hadits Rasulullah saw, dari segi makna hakiki
dan majazi. Adapun haditsnya adalah:

S uad) 3 dag da sl el s Iddig
“Tidak ada (sah) shalat bagi orang yang
tidak membaca surat al-Fatihah”.

Menurut Imam Syafi’i, Hadits tersebut
dimaknai secara hakiki, sedangkan Imam Abu
Hanifah memaknai secara majazi. Dhahir secara
bahasa adalah jelas. Menurut istilah dhahir
adalah /a3 Qe laus o 8.9 i Igeal iBs ) Satu
lafadz/kata yang tertuju kepada dua makna,
tetapi lebih berat menuju kepada salah satunya
yang lebih jelas. Misalnya kata:s>  (yadun)
dapat diartikan tangan, dan ini pengertian yang
jelas. Dapat pula diartikan kekuasaan, kalau
diartikan kekuasaan ini arti secarta ta’wil.
Ta’wil secara bahasa artinya 'Jdugsg 1Js 1J\uad
kembali kepada asal. Adapun pengertian ta’wil
menurut Ulama Ushul adalah  oe< 1JJ-ilg &
Lo o Vs a0 srwade @ed suasse gt
: memalingkan suatu lafadz dari maknanya
yang dhahir kepada makna lain yang mungkin
baginya berdasarkan dalil sehingga mrenjadi
jelas. (Abdul Wahab Khalaf, 1972:109)

Dalam al-Qur’an, kata ta’wil terdapat dalam
17 tempat. Apabila dianalisa antara satu dengan
yang lainnya, akan ditemukan perbedaan
maksudnya. Dari keseluruhan kemungkinan
arti ta’wil dapat dikelompokkan kepada dua
kelompok, yaitu (1). Arti yang mengarah
kepada arti lughowy (bahasa) yang murni.
(ta’wil) adalah al-ruju’, al-maal, al-‘aqibah,
al-mashir. (2). Arti yang mengarah kepada arti
istilah syar’l, adalah al-tafsir dan al-bayan.

Makna Lafadz/KataTaqwa , Dzkir dan
Falah

Secara harfiah taqwa berasal dari kata 33
- 3¢ — 33)$d)) waqaa-yaqii — wiqaayah,yang
berartii memelihara menjaga dan lain
sebagainya. (Warson Munawir, 1984:1577).
Takwa jugaberartimenghindar, takwa dalamarti
ini mencakup tiga aspek yaitu (a) menghindar
dari sikap kufur dengan jalan beriman kepada
Allah. (b) berupaya melaksanakan perintah
Allah sejauh kemampuan yang dimiliki dan
menjauhi larangan-Nya dan (¢) menghindar dari
segala aktifitas yang menjauhkan pikiran dari

116



Allah. Inilah tingkatan upaya menghindar yang
tertinggi. Arti ini merupakan salah satu dari
arti konotatif. Takwa dapat diartikan dengan
kondisi perasaan takut. Maksudnya adalah rasa
takut terhadap hari kiamat dan Penguasa hari
tersebut. Inilah konsep dasar yang menentukan
moral dasarnya. Hal ini dapat dibuktikan dengan
seringnya kata takwa tersebut oleh Allah SWT
disandingkan dengan peristiwa-peristiwa yang
menakutkan. Misalnya firman Allah, surat al-
Hajj ayat 1 sebagaimana berikut,
(611581 VG e 3 ) HGdla Gy 3058
UoHIgs st st
“Hai manusia, bertakwalah kepada
Tuhanmu, Sesungguhnya kegoncangan
hari kiamat itu adalah suatu kejadian
yvang sangat besar (dahsyat)”. Q.5.22:1

Takwa merupakan manifestasi dari nilai-
nilai luhur yang berkisar pada empat hal ;
yaitu (a). Keimanan yang sejati dan murni;
(b). Kesiapan untuk memancarkan keimanan
tersebut ke luar dalam bentuk tindakan
kemanusiaan kepada sesama (c). Kesiapan
untuk menjadi bagian masyarakat yang baik,
yang mendukung sendi-sendi kehidupan
kemasyarakatan (d). Keteguhan jiwa dalam
menghadapi setiap kondisidan situasi. (Bey
Arifin, 1977:65). Dengan demikian, makna
takwa dalam hal ini menjadi lebih luas dan
bulat. Takwa dalam hal ini berarti ‘kesadaran
ke-Tuhanan’  (God-consciousness),  yaitu
kesadaran tentang adanya Tuhan Yang Maha
Hadir dalam kehidupan manusia. Kesadaran
atau takwa seperti ini mendorong jiwa untuk
mengetahui dan meyakini bahwa dalam hidup
ini tidak ada jalan menghindar dari Tuhan dan
pengawasanNya terhadap tingkah lakunya.
Baik dalam sirr maupun ‘alaniyah. Dengan kata
lain, kesadaran akan kehadiran Tuhan dalam
hidup ini mendorong kita untuk menempuh
jalan hidup sesuai garis-garis yang diridlaiNya
dan sesuai dengan ketentuanNya. Takwa
merupakan satu konsep kunci dari keimanan.
Antara keduanya terdapat hubungan yang tak
terpisahkan, bahkan saling menjelma. Takwa
bukanlah tingkatan dari ketaatan seseorang

Print ISSN: 2614-8153
Online ISSN: 2614-8498

kepada Allah akan tetapi ia merupakan
penamaan bagi setiap orang yang beriman
dan mengamalkan amal shaleh. Orang yang
telah mencapai puncak ketaatan dapat disebut
orang yang bertakwa, tetapi orang yang
belum berhasil mencapai puncaknya pun juga
dapat disebut bertakwa. Bahkan Toshihiko
Izutsu merumuskan satu konsep bahwa orang
beriman adalah orang yang tunduk dengan
penuh rasa takut kepada Allah. (Toshihiko
Izutsu,1995:319)

Pemaknaan kata takwa dengan makna
‘takut’ ini dapat ditemukan pada ayat-ayat
lainnya yang menggunakan lafadz “khasyyah
dan Khawf”, misalnya Firman Allah SWT:

3039 “i'csu‘ 80 381550 ‘3:-33{}‘6 30ass
33 JUAS G0 (48) 133l GECASE Joba
GIUE (s 394 ol 1JOWIED AR SE
“Dan Sesungguhnya Telah kami berikan
kepada Musa dan Harun Kitab Taurat
dan penerangan serta pengajaran bagi
orang-orang yang bertakwa., (yaitu)
orang-orang yang takut akan (azab)
Tuhan mereka, sedang mereka tidak
melihat-Nya, dan mereka merasa takut
akan (tibanya) hari kiamat.” (QS. Al-
Anbiya’: 48-49)

Pada dasarnya terdapat sedikit perbedaan
makna antara khasyyah dan khawf. Makna
khawf sepintas menunjukkan perasaan takut
yang bersifat alamiah umum, lazimnya rasa
takut karena adanya gejala yang tidak lazim dan
misterius. Misalnya peristiwa apa dirasakan
Nabi Musa as., ketika beliau melihat tongkat
dan tali dengan cara menakjubkan tiba-tiba
menjadi ular. Peristiwa ini disebut berulang-
ulang dengan menggunakan kata khawtf.
Misalnya o .

303 g ol Cida) Jie) &bl Aide) £1G 30

#cl 38 SEBG ) pacms I &g o J) g
336 13a 0036

“Dan  lemparkanlah tongkatmu”.
Maka tatkala (tongkat itu menjadi ular
dan) Musa melihatnya bergerak-gerak
seperti dia seekor ular yang gesit, larilah

117



JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Vol. 1, No. 1, (Maret 2018) 113 - 123

ia berbalik ke belakang tanpa menoleh.
“Hai Musa, janganlah kamu takut.
Sesungguhnya orang yang dijadikan
rasul, tidak takut di hadapan-Ku.” (QS.
Al-Naml: 10)

Oleh karena itu, jika kita tinjau objek
dari kata takwa, khasyyah dan khawf, maka
terdapat persamaan. Objek ketiga kata tersebut
bermuara pada Allah, walaupun dengan media
yang berbeda-beda. Misalnya, adzab neraka,
jatuhnya siksa sebagai sunnatullah baik di dunia
maupun di akhirat. Dr. Ahmad Faridl dalam
kitabnya, al-Taqwa; al-Durratul Mafqudah
waal-Ghayah al-Mansyudah, menyatakan ada
lima langkah untuk menggapai magam takwa;
(Ahmad Faridh,tt: 55-60) yaitu:

Cinta kepada Allah (Mahabbatullah).
Dengan cinta, Ibnu al-Qayyim, mengibaratkan
cinta dengan pohon yang tumbuh di dalam
hati. Pangkalnya adalah ketundukan kepada
Dzat yang dicintai. Batangnya adalah
makrifat kepadaNya. Rantingnya adalah takut
kepadaNya. Daunnya adalah malu kepadaNya.
Buahnya adalah  ketaatan  kepadaNya.
Materinya untuk menyiraminya adalah dzikir
kepadaNya. Lebih lanjut beliau menyatakan
bahwa bila cinta ditopang dengan sebagian
unsur di atas, maka cinta itu menjadi pincang.
(Ahmad Faridh,tt: 55). Ibnu Rajab dalam
bukunya Ahmad Faridh, menyatakan bahwa
cinta kepada Allah (mahabbatullah) memiliki
dua tingkatan; pertama, cinta kepada Allah dan
RasulNya dengan cara mencintai kewajiban
dan laranganNya; kedua, tingkatan cinta orang-
orang yang berlomba-lomba dalam kebaikan
(istibaq al-khair). Maksudnya, cinta yang
mengantarkan pada semangat melakukan hal-
hal yang sunnah dan meninggalkan hal-hal yang
makruh. (Ahmad Faridh,tt: 56). Dua macam
tingkatan cinta di atas merupakan refleksi dari
hadits Nabi SAW yang diriwayatkan oleh Imam
Bukhari :

Abu Hurairah ra, berkata, Rasulullah saw,
bersabda, Sesungguhnya Allah Ta’ala
berfirman : Siapa yang memusuhi seorang
kekasih-Ku, maka Aku menyatakan

118

perang kepadanya. Dan tiada mendekat
kepada-Ku seorang hamba-Ku dengan
sesuatu yang lebih Kusukai dari pada
menjalankan kewajibannya, dan selalu
seorang hamba-Ku mendekat kepada-
Ku dengan melakukan sunnat-sunnat,
sehingga Kusukai. Maka apabila Aku
telah kasih padanya, Akulah yang menjadi
pendengarannya dan penglihatannya, dan
sebagai tangan yang digunakannya dan
kaki yang dijalankannya, dan apabila ia
memohon kepada-Ku pasti Kukabulkan,
dan jika berlindung kepada-Ku pasti
Kulindungi. H.R. Bukhori

Mawas  Diri. Sadar bahwa  Allah
mengawasai dan menyaksikan setiap derap
langkah dan amal, akan mengantarkan pada
sikap pengendalian diri dan penghindaran
serta pemeliharan diri dari segala apa yang
menyimpang dari syariat dan ketentuan Allah.
Allah Maha Mengetahui setiap amal maupun
gerak yang terjadi pada makkhlukNya bahkan
dedaunan yang berjatuhan di malam hari.
Banyak ayat al-Qur’an yang menegaskan
hal di tersebut dengan variasi kosa kata yang
dipakai, seperti ‘Alim, Khabir, Syahid dan lain
sebaginya. Sikap mawas diri (muragabatullah)
ini membuahkan dua hal yang merupakan
bagian dari iman; yaitu khawf (rasa takut) dan
haya’ (rasa malu). (Ahmad Faridl, tt:65). Sufyan
bin Uyainah berkata, “Malu adalah takwa yang
paling lembut. Seorang hamba tidak akan
takut sampai ia merasa malu. Bukanlah ahli
takwa itu masuk hanya melalui pintu malu?”
Mengerti bahwa kemaksiatan dan dosa pasti
berimplikasi keburukan dan penderitaan. Tidak
ada keburukan dan derita dunia ini dan di
akhirat kecuali disebabkan oleh dosa, kejahatan
dan kemaksiatan. Inilah sejarah kehidupan
manusia dari awal diciptakan hingga kini.
Tegaknya sunnatullah ini akan menyadarkan
kita, sehingga dapat bangkit dan di dalam
diri kita tumbuh rasa khawf dan berupaya
menghindar diri dari perbuatan maksiat kepada
Allah. Belajar mengalahkan hawa nafsu dan
menaati perintah Allah. Hawa nafsu adalah satu



unsur kejiwaan yang ada pada diri manusia. la
mempunyai tabiat untuk mengajak manusia
pada kejelekan dan kejahatan manakala yang
berhasil bernegosiasi dengan unsur eksternal,
sifat syaithaniah. Allah tidak menyediakan
jalan ke surga selain menyelisihi hawa nafsu
dan tidak menyediakan jalan ke neraka selain
mengikutinya. Hal ini sebagaimana dipertegas
di dalam al-Qur’an,

Galal ady B s (37) 310 10g 5% 103! (38)

15 1ET s o 108las (39) 3B 6 ) a3l
250 3Cb s OB £ 1003 (40) SIS 1E LB

o5 \0pl3cs
“Adapun orang yang melampaui
batas  dan  lebih  mengutamakan

kehidupan dunia. Makas esungguhnya
nerakalah tempat tinggal (nya). Dan
adapun orang-orang yang takut kepada
kebesaran Tuhannya dan menahan diri
dari keinginan hawa nafsunya, Maka
Sesungguhnya syurgalah tempat tinggal
(nya).” (QS. Al-Nazi’at: 37-41).

Ibn al-Qayyyim dalam hal hubungan
memerangi  hawa  nafsu  berpendapat,
“Ketahuilah bahwa bersabar terhadap syahwat
lebih mudah daripada bersabar terhadap
akibat dari syahwat. Jika tidak mengakibatkan
derita dan hukuman, syahwat akan memupus
kelezatan yang lebih sempurna daripada
syahwat itu sendiri.” Mengetahui tipu daya
dan jerat-jerat syetan. Syetan adalah makhluk
ciptaan Allah yang dipersiapkan untuk menjerat
manusia ke dalam jurang-jurang kesesatan.
Sejak dari awal diciptakannya manusia, syetan
telah memproklamirkan dirinya sebagai musuh
manusia. la telah berjanji kepada Allah untuk
menjerat mereka dengan berbagai cara hingga
akhir masa kelak, kecuali mereka yang ikhlas.
Allah di dalam kitabNya telah menyatakan
bahwa musuh manusia yang paling nyata
adalah syetan. Diantara firmanNya adalah :

8. 10 100G g 43 Caidgd s g3l 1p)

$36.9 T30 Jedsdsl ad 1ot 1ime
Sesungguhnya syaitan itu adalah

Print ISSN: 2614-8153
Online ISSN: 2614-8498

musuh bagimu, Maka anggaplah ia
musuh(mu),  Karena  Sesungguhnya
syaitan-syaitan itu Hanya mengajak
golongannya supaya mereka menjadi
penghuni neraka yang menyala-nyala”™
(QS. Fathir: 6).

Jerat dan tipu daya syetan sangat beragam,
menyusup dalam segala aspek kehidupan
manusiabaik dalam bermu’amalahkepadaAllah
maupun kepada manusia (hablun minannass).
Ia menggoda manusia sesuai dengan kadar
dan tingkatan kemampuannya. Ibnu Haraj Ibn
al-Jauzy berkata, “Iblis menggoda manusia
sesuai  kemampuannya.  Kemampuannya
akan bertambah dan berkuarang sesuai kadar
kesadaran, kelalaian, kebodohan dan ilmunya.”
Hati yang lalai dari dzikir adalah lahan yang
paling untuk dijadikan objek jeratan syetan.
Oleh karenanya, hal pertama yang paling
dibentengi manusia adalah hati. Hati adalah
bak raja semua anggota tubuh manusia. Syetan
akan lebih leluasa merasuk ke dalam jiwa
manusia manakala benteng itu jebol.

Makna dan Relasi Dzikir

Pengertian dzikir,secara etimologis (tinjauan
bahasa) berasal dari asal kata :) 3, — g3, —
3 \dzakara-yadzkuru-dzikran), yang berarti
menyebut atau mengingat. (Mahmud Yunus,
1989:134). Sedang Bey Afirin mengartikan
dengan tiga makna, yaitu; ingat, sebut, dan
ajaran. (Bey Arifin,tt:71). Ensikloopedi Islam
menjelaskan bahwa dzikir bermakna antara lain:
menyebut. menuturkan, mengingat. menjaga.
atau mengerti perbuatan baik. Hanafiah Dasuki,
1995:235). Dzikir dalam pengertian mengingat
Allah, dilakukan setiap saat, baik secara lisan
maupun dalam hati. Artinya, kegiatan apa pun
yang dilakukan oleh seorang muslim jangan
sampai melupakan Allah SWT. Di mana pun
seorang muslim berada, selalu ingat kepada
Allah SWT., sehingga akan menimbulkan
cinta beramal saleh dan menjauhkan diri
dari perbuatan dosa. Sedangkan dzikir dalam
arti menyebut nama Allah yang diamalkan
secara rutin biasa disebut wirid. Dan amalan

119



JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Vol. 1, No. 1, (Maret 2018) 113 - 123

ini termasuk ibadah mahdhah. yaitu ibadah
langsung kepada Allah SWT. Sebagai ibadah
mahdhah, maka dzikir jenis ini terikat dengan
norma-norma ibadah langsung kepada Allah,
yaitu harus ma ‘tsur (ada contoh atau ada
perintah dari Rasulullah SAW).

Dzikir itu ada tiga macam, yaitu (a). Dzikir
dengan lisan; yaitu mengucapkan tasbih,
tahmid, tahlil dan sebagainya. Intinya dzikir
lisaniniadalah berdzikir dengan menyebutnama
Allah dan sifat-Nya. Dalam kaitan ini Allah
memerintahkan, “... dan sebutlah Tuhanmu
(waktu) pagi dan petang,” (QS Al-Insan [76]:
25). Dzikir dengan lisanmerupakan dzikir pada
taraf elementer. Ucapan lisan akan membimbing
hati, agar selalu ingat kepada-Nya. Setelah dia
terbiasa dengan dzikir, maka dengan sendirinya
hati yang bersangkutan menjadi ingat (b). Ingat
Tuhan dalam hati itu merupakan sikap ingat,
tanpa menyebut atau mengucapkan sesuatu.
Dzikir seperti ini juga diperintahkan oleh
Allah. Dan, dalam posisi ini seseorang secara
kontinyu selalu ingat kepada-Nya: “Hai orang-
orang yang beriman, berdzikirlah kepada
Allah sebanyak-banyaknya, “ (QS Al-Ahzab
[33]: 4) (c). Dan bentuk dzikir yang ketiga
ialah dengan aktifitas sosial, yakni berdzikir
dengan menginfakkan sebagian harta untuk
kepentingan sosial, melakukan hal-hal yang
berguna bagi pembangunan bangsa dan negara
serta agama. Dzikir ini merupakan refleksi dari
dzikir lisan dan dzikir hati, yang manfaatnya
lebih terlihat daripada bentuk dzikir pertama
dan kedua. Jika dzikir pertama dan kedua hanya
bersifatindividual, maka dzikir ketiga ini lebih
bersifat sosial; mempunyai kepedulian dan
kepekaan sosial kemasyarakatan. Dan, model
dzikir ini yang paling banyak disinggung dalam
Al-Quran.

Mengenai tingkatan /peringkat dzikir, para
ahli ma’rifat (tasauf) membagi dalam 4 (empat)
tingkatan, yaitu; (a). Dzikir dengan lesan(
(Ddzikir Jahar), yaitu ddzikir tingkat yang
paling dasar, bagi orang-orang awam(b). Dzikir
Khafi (samar), disebut juga ddzikir itsbat,
karena hanya diucapkan dalam hati dan tidak
bersuara dan diikuti akal pikiran dengan penuh

120

penghayatan sehingga nur illahi masuk ke
dalam hati, ingatan hanya semata=mata kepada
Allah SWT. Dan akhirnya terjadi penyatuan,
seakan-akan hanya dipenuhi oleh ddzikir.
Sedang lafadz yang diucapkan adalah /lafadz
ismudzat (c). Dzikir ruh, yaitu dzikir hati dan
dzikir lesan bersama-sama(d). Dzikir rahasia,
dzikrus sirri, yaitu, ddzikir lisan, ddzikir
hati dan ddzikir ruh bersama-sama/serentak,
puncak dari ddzikir adalah ddzikir hakiki, yaitu
ddzikir yang dilakukan oleh seluruh jiwa raga
lahiriyah dan batiniyah, kapan dan di mana
saja. . (Sulaiman al-Kurmayi, 2005:12-13).
Makna korelasi Dzikir, M Quraish Syihab
menjelaskan, kata dzikr sendiri, bisa dikaitkan
dengan akal pikiran dalam arti mengingat atau
dalam arti sesuatu yang mengantar akal untuk
meraih apa yang belum diraihnya dan inilah
yang bermakna peringatan. Bisa iuga dengan
menghadirkan ke dalam benak apa yang tadinya
terlupakan dan inilah yang berarti mengingat.
Kalau kata dzikir dikaitkan dengan lidah maka
ia bisa berarti menyebut-nyebut, dan dalam
konteks ayat ini pelakunya adalah orang lain
yakni menyebut kebaikan dan keistimewaan
siapa yang diturunkan kepadanya dan untuknya
wahyu itu. Dari sini kata dzikr dipahami dalam
arti kemuliaan. Hemat penulis, kedua makna di
atas dicakup oleh kata dzikr Yakni al-Qur’an
adalah kemuliaan sekaligus peringatan. (M.
Quraish Syihab,2006:571-572). Kata dzikir
dalam berbagai bentuknya ditemukan dalam al-
Qur’an tidak kurang dari 280 kali. Kata tersebut
pada mulanya digunakan oleh pengguna
bahasa Arab dalam arti sinonim /upa. Ada juga
sebagian pakar yang berpendapat bahwa kata
itu pada mulanya berarti mengucapkan dengan
lidah menyebut sesuatu. Makna ini kemudian
berkembang menjadi “mengingat”, karena
mengingat sesuatu seringkali mengantar lidah
menyebutnya. Demikianjuga, menyebutdengan
lidah dapat mengantar hati untuk mengingat
lebih banyak lagi apa yang disebut-sebut itu.
Kalau kata “menyebut” dikaitkan dengan
sesuatu, maka apa yang disebut itu adalah
namanya. Pada sisi lain, bila nama sesuatu
terucapkan, maka pemilik nama itu diingat atau



disebut sifat, perbuatan, atau peristiwa yang
berkaitan dengannya. Dari sini kata dzikrullah
dapat mencakup penyebutan nama Allah atau
ingatan menyangkut sifat-sifat atau perbuatan-
perbuatan Allah, surga atau neraka-Nya, rahmat
atau siksa-Nya, perintah ; atau larangan-Nya
dan juga wahyu-wahyu-Nya, bahkan segala
yang dikaitkan dengan-Nya. Mengingat adalah
satu nikmat yang sangat besar, sebagaimana
lupa pun merupakan nikmat yang tidak kurang
besarnya. Ini tergantung dari objek yang diingat.
Sungguh besar nikmat lupa bila yang dilupakan
adalah kesalahan orang lain, atau kesedihan
atas luputnya nikmat. Dan sungguh besar pula
keistimewaan mengingat jika ingatan tertuju
kepada hal-hal yang diperintahkan Allah untuk
diingat. Para ulama yang berkecimpung dalam
bidang olah Jiwa mengingatkan bahwa dzikir
kepada Allah, secara garis besar dapat dipahami
dalam pengertian sempit dan dapat juga dalam
pengertian luas. Yang dalam pengertian sempit
adalah yang dilakukan dengan lisan saja. Dzikir
dengan lisan ini adalah menyebut-nyebut Allah
atau apa yang berkaitan dengan-Nya, seperti
mengucapkan Tasbih, Tahmid, Tahlil, Takbir,
Haugqalah, dan lain-lain. Bisa juga pengucapan
lidah disertai dengan kehadiran kalbu, yakni
membaca kalimat-kalimat tersebut disertai
dengan kesadaran hati tentang kebesaran Allah
yang dilukiskan oleh kandungan makna kata
yang disebut-sebut itu. Kehadiran dalam kalbu/
benak dapat terjadi dengan upaya pemaksaan
diri untuk menghadirkannya dan dapat juga—
dan ini merupakan tingkatan yang lebih
tinggi— tanpa pemaksaan diri. Sedangkan
peringkat dzikir yang tertinggi adalah larutnya
dalam benak si pedzikir sesuatu yang diingat
itu, sehingga ia terus-menerus hadir walau
seandainya ia hendak dilupakan. Sebaliknya,
berdzikir dengan lisan semata adalah peringkat
dzikir yang terendah. Kendati demikian,
dzikir dengan lisan tidak luput dari manfaat—
walau hanya sedikit—dan karena itu pesan
orang-orang arif kepada mereka yang baru
sampai pada peringkat terendah ini agar
jangan meninggalkan dzikir. Kata mereka:
“Bersyukur dan pujilah Allah swt. yang telah

Print ISSN: 2614-8153
Online ISSN: 2614-8498

menganugerahkan salah satu anggota badan,
yakni lisan, untuk melakukan dzikir kepada
Allah dan berupayalah untuk menghadirkan
kalbu saat menyebut-nyebut-Nya.”

Dzikir dalam pengertian luas adalah
kesadaran tentang kehadiran Allah di mana dan
kapan saja, serta kesadaran akan kebersamaan-
Nya dengan makhluk; kebersamaan dalam arti
pengetahuan-Nya terhadap apa pun di alam raya
ini serta bantuan dan pembelaan-Nya terhadap
hamba-hamba-Nya yang taat. Dzikir dalam
peringkat inilah yang menjadi pendorong utama
melaksanakan tuntunan-Nya dan menjauhi
larangan-Nya, bahkan hidup bersama-Nya.
Jadi makna dzikir yang terkandung dalam al-
Qur’an mempunyai berbagai macam pengertian
yaitu (a). Mengucapkan dan menyebut
nama Allah, serta menghadirkannya dalam
ingatan. (b). Mengingat nikmat Allah dengan
menghadirkan Allah dalam kehidupan Kkita,
dengan menjalankan kewajiban kita sebagai
hamba Allah (c). Mengingat Allah dengan
menghadirkannya dalam hati,yang disertai
dengan tadabbur, baik disertai dengan ucapan
lisan atau tidak (c). Allah mengingat hamba-
Nya melalui pembalasan kebaikan kepada
mereka dan mengangkat derajatnya

Makna dan Relasi Falah

Makna dasar falah adalah keberuntungan,
berasal dari katassdz — <z — <z (falaha
vaflihu falaha). Makna Majazinya adalah
pengertian bagi orang yang mendapatkan
sesuatu yang ia harapkan, sukses dalam
kehidupannya, dan lancar dalam tiap
aktivitasnya. (Fuad Ifram, ,1956: 560). Makna
ini merupakan makna denotasi. Kata falah
ketika dihubungkan dengan ayat-ayat dalam
Al-Qur’an adalah keberuntungan, keselamatan,
dan langgeng dalam kenikmatan dan kebaikan.
(Ibnu Mundzir, tt:547). Hal itu tercermin
dalam al-Qur’an surat Q.S. Ali Imran ayat 130,
tentang pelarangan riba.

) 186818368 Tadss) O &8 90 1076 Tyiaf Vi
ACRAIECEs 3IEy 3 9) 100 JE s SCJE sé
“Wahai orang-orang yang beriman !

121



JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Vol. 1, No. 1, (Maret 2018) 113 - 123

Janganlah kamu memakan riba dengan
berlipat ganda, dan bertakwalah kepada
Allah agar kamu beruntung”. Q.S. 3:130

Makna keberuntungan di dunia dan akhirat
dalam kata falah diperkuat dengan ayat Q.S.
Ali Imran ayat 200 yang menyatakan falah
merupakan hasil/buah dari sebuah ketekunan
seseorang dalam menjalankan ibadah. .

& I 1338 Tadig) e ) soales) 30Nk y)

&G 10T JE8a EGJE 56

"Wahai orang-orang yang beriman

! Bersabarlah kamu dan kuatkanlah

kesabaranmu dan tetaplah bersiap-

siaga (di perbatasan negerimu) dan

bertakwalah kepada Allah agar kamu
beruntung”. Q.S.3:200

Dalam ayat tersebut dikatakan bahwa syarat
orang yang akan mendapat keberuntungan
adalah  orang yang tagqwa  dengan
mengaplikasikan bentuk sabar dalam segala
sendi kehidupan. Tanpa adanya ketakwaan
dan kesabaran, sulit bagi seseorang untuk
mendapatkan suatu keberuntungan. Karena
keberuntungan merupakan sebuah hasil yang
sangat tergantung pada usaha dan dedikasi
seseorang yang mengerjakannya. Sehingga
tiada suatu keberuntungan tanpa ada sebuah
usaha yang menyertainya.

Ketika kata falah dikaitkan dengan Q.S. Al
Maidah ayat 35 )

&) g8 133 & Tadis) 1ExGa ) 1036 I o) G0

103008 3E ol ) i Cuemicsde S O3 S sy

'"Wahai orang-orang yang beriman !
Bertakwalah kepada Allah dan carilah
wasilah  (jalan) untuk mendekatkan
diri  kepada-Nya, dan berjihadlah
(berjuanglah) di jalan-Nya, agar kamu
beruntung”. 0.58.5:35

Ayat ini disebutkan orang yang beruntung
adalah orang-orang yang beriman, orang yang
bertaqwa, dan orang yang bersungguh-sungguh
mencari jalan mendekatkan diri kepada-Nya,
dan orang yang berjihad di jalan-Nya. Ibnu Atsir
menyikapi kata falah bukan dari hakekat kata

tersebut, namun sebagai majaz yang diartikan
sebagai perantara yang menghantarkan
terhadap sebuah keberuntungan, hal itu ia
terapkan dalam lafadz adzan yang berbunyi
Hayya ’alal falaah. Dalam lafadz adzan ini ia
tidak memaknai bersegeralah untuk mendapat
keberuntungan, namun ia memaknai dengan
bersegeralah untuk mengerjakan hal yang

menghantarkan  terhadap  keberuntungan,
yaitu shalat berjama’ah. (M. Quraish
Syihab,2006:458). Keberuntungan adalah

istilah yang digunakan dalam tradisi etika,
para pemikir Islam seperti Ghazali memahami
makna keberuntungan tersebut sesuai dengan
konsep dalam Al-Qur’an mengenai kodrat
manusia dan akibat perbuatan-perbuatan
terhadapnya dalam kehidupan dunia ini dan di
akhirat nanti.

Korelasi Antara Taqwa, Dzikir Dan Falah
Konsep al-Qur'an tentang taqwa-dzikir-
falah setali tiga uang dimana ketiga konsep ini
mempunyai pencapaian hidup melangit dan
hidup membumi.Pencapaian hidup melangit
diapresiasikan oleh tagwa pada bentuk
kesalehan individu sedangkan oleh dzikir pada
bentuk moralitas Ilahiyyat yang berujung
pada keberuntungan  berkelanjutan  atau
keberuntungan yang di dapat dari Allah kelak
di akherat. Sedangkan pada pencapaian hidup
membumi adalah proses aktualisasi diri manusia
sebagai makhluk sosial. Aktualisasi faqwa
berupa kesalehan sosial, aktualisasi dzikir
berupa moralitas insaniyyat yang semuanya
akan mendapatkan keberuntungan profan atau
hasil dari kerja keras yang dilakukan. Relasi
antara taqwa-dzikir-falah dengan realitas
kehidupan sehari-hari nampak bahwa ketiga
konsep ini bukuan sekedar doktrin yang stagnan
melainkan mempunyai implementasi yang jelas
dalam kehidupan sehari-hari. Tagwa memiliki
dua cakupan makna yaitu kesalehan individu
dan kesalehan sosial. Kesalehan individu
adalah internalisasi diri sebagai makhluk
ciptaan Allah dengan menanamkan keimanan
yang dalam akan ke-Esa-an dalam diri manusia.
Kesalehan sosial adalah bentuk aktualisasi diri

122



terhadap lingkungan sosialnya. Dzikir juga
memiliki dua arti yaitu moralitas Ilahiyyat
dan moralitas insaniyyat. Moralitas Ilahiyyat
merupakan bentuk pengabdian dan penyerahan
diri sebagai bagian dari penciptaan manusia
sebagai hamba. Moralitas insaniyyat mrupakan
bentuk tanggung jawab manusia terhadap
kehidupan sehari-hari baik kepada manusia
maupun mahluq yang lain. Falah merupakan
proses yang telah dilakukan melalui jalan taqwa
dan dzikir sehingga keberuntungannya pun
meliputi keberuntungan profan yang bersifat
duniawi dan keberuntungan berkelanjutan
yaitu berupa keberuntungan ukhrawi.

DAFTAR PUSTAKA

Arifin, Bey. 1977. Mengenal Tuhan. Surabaya:
PT Bina Ilmu.

Dasuki, Hanafiah, dkk. 1995. Ddzikir, dalam
Ensiklopedi Islam. Jakarta:

123

Print ISSN: 2614-8153
Online ISSN: 2614-8498

Faridl, Ahmad. 1997. Al-Tagqwa,; al-Durratul
Mafqudahwaal-Ghayah al-Mansyudah.

Hakim, Lukman, Rasalah Gusti, Surabaya.

Izutsu, Toshihiko, 2005. Etika Beragama dalam
Al-Qur’an, Cetakan ke 2. Jakarta:
Pustaka Firdaus.

Al-Kumayi, Sulaiman. 2005. Berdzikir dan
Sehat Ala Ustadz H. Haryono, Menguak
Pengobatan Penyakit, dengan Daya
Terapi Ddzikir. Semarang: Syifa Press.

Sendjaya, Sasa Djuarsa. 2003. Pengantar
IImu Komunikasi, Jakarta: Universitas
Terbuka.

Simpul-simpul Keagamaan Pribadi: Taqwa,
Tawakkal, dan Ikhlas,

Syihab. M Quraish. 2006. Tafsir Al Mishbah
Pesan, Kesan dan Keserasian Al
Qur’an, Vol 12, Cet ke 5. Jakarta:
Lentera Hati.



