
113

Print ISSN:  2614-8153
Online ISSN: 2614-8498

KOMUNIKASI TRANSENDENTAL PADA TAQWA, DZIKIR, DAN 
FALAH DALAM MAKNA SEMANTIK/MAJAZI

Muhtadin

Fakultas Ilmu Komunikasi Universitas Prof. Dr. Moestopo (Beragama)
muhtadin@dsn.moestopo.ac.id

Abstract
The word “piety” comes from the word “waqaa-yaqii-wiqaayah” which means to maintain, and maintain. 
Takwa also means dodge, in this sense includes three aspects namely; (1). Shy away from the kufr attitude 
by believing in Allah SWT. (2). Attempt to carry out God’s commandments and to know His prohibitions 
as optimally as possible (3). Ranging from all activities that distanced the mind from God .SWT. The word 
“dhikr” is essentially derived from the word “dzakara-yadzkuru-dzikran”. Dzikir can also be interpreted 
by presenting into the mind of what was previously forgotten and this is a dhikr meaning “remember”. The 
word dhikr can also be understood in the sense of “glory”. The point is “Al-Qur’an”. The basic meaning of 
“falah” is luck. The word falah when associated with the verses of the Qur’an is luck, salvation, and lasting 
in pleasure and goodness. This is reflected in the letter of Ali ‘Imran verse 130, about the prohibition of 
usury. In this verse that ends with the warning of God, in order to be cautious of Him in order that people 
may be lucky. The one who justifies usury is threatened with the fire of hell. The Qur’anic concept of piety, 
dhikr, and falah is the same as the three money, in which these three concepts have the achievement of living 
in the heavens and the earthly life. 

Key Words: transedental communication, piety, dzikir, falah
	
Abstrak
Secara harfiyah kata “takwa” berasal dari kata “waqaa-yaqii-wiqaayah” yang berarti memelihara, 
dan menjaga. Takwa juga berarti menghindar, dalam arti ini mencakup tiga aspek yaitu; (1). 
Menghindar dari sikap kufur dengan jalan beriman kepada Allah SWT. (2). Berupaya melaksanakan 
perintah Allah dan menjahui larangan-larangan-Nya dengan seoptimal mungkin (3). Menghundar 
dari segala aktifitas yang menjauhkan pikiran dari Allah .SWT. Kata “dzikir” secara harfiyah berasal 
dari kata “dzakara-yadzkuru-dzikran”. Dzikir juga bisa diartikan dengan menghadirkan ke dalam 
benak terhadap apa yang tadinya terlupakan dan inilah dzikir yang bermakna “mengingat”. Kata 
zikir juga dapat dipahami dalam arti “kemulian”. Maksudnya adalah “Al-Qur’an”. Makna dasar 
“falah” adalah keberuntungan. Kata falah ketika dihubungkan dengan ayat-ayat Al-Qur’an adalah 
keberuntungan, keselamatan, dan langgeng dalam kenikmatan dan kebaikan. Hal ini tercermin dalam 
surat Ali ‘Imran ayat 130, tentang pelarangan riba. Dalam ayat ini yang diakhiri dengan peringatan 
Allah, supaya bertakwa kepada-Nya agar orang mendapat keberuntungan. Orang yang menghalalkan 
riba diancam dengan api neraka. Konsep Al-Qur’an tentang takwa, dzikir, dan falah adalah setali tiga 
uang, dimana ketiga konsep ini mempunyai pencapaian hidup melangit dan hidup membumi. 

Kata Kunci: komunikasi transedental, takwa, dzikir, falah

PENDAHULUAN
Menelaah istilah-istilah komunikasi 

transcendental di dalam Al-Qur’an dari 
sudut pandang semantik/majazi, maka kita 

akan menemukan suatu kata yang memiliki 
makna yang tidak begitu jelas, persoalannya 
adalah bahwa masing-masing kata diambil 
secara terpisah, memiliki makna dasar 



114

atau kontekstualnya sendiri yang akan 
tetap melekat pada kata itu. Misalnya, kata 
“Kitab” kata dasar tersebut baik di dalam 
Al-Qur’an maupun di luar Al-Qur’an 
memiliki makna yang sama. Akan tetapi dalam 
Al-Qur’an, kata kitab menerima makna 
yang lain karena memiliki konsep religius 
yang sangat khusus yang dilingkupi banyak 
kesucian.. Ini dilihat dari kenyataan bahwa 
dalam konteks ini ia berdiri dalam hubungan 
yang sangat dekat dengan Wahyu Ilahi. Ini 
berarti bahwa kata “kitab” dengan makna 
dasarnya “kitab”, ketika diperkenalkan ke 
dalam sistem khusus dan posisi tcrtentu yang 
jelas, memerlukan banyak unsur semantik 
yang muncul dari situasi khusus, dan juga 
muncul dari hubungan keragaman yang dibuat 
untuk mcnunjang konsep-konsep pokok lain 
tersebut. Dan sering terjadi, unsur-unsur baru 
cenderung mempengaruhi secara esensial 
memodifikasi makna asli dari kata itu. 

Jadi, makna ‘dasar’ kata adalah sesuatu 
yang melekat pada kata itu sendiri, sedangkan 
makna ‘relasional’ adalah sesuatu yang 
konotatil yang diberikan dan ditambahkan 
pada makna yang sudah ada dengan 
meletakkan kata pada posisi dan dalam bidang 
khusus pada relasi. Dalam hal ini, penulis 
akan membahas makna semantik/majazi yang 
terkandung dalam Al-Qur’an tentang lafadz  
taqwa, dzikir, dan falah.

TEORI PENELITIAN
Dalam penelitian ini penulis menggunakan 

teori Semantik yaitu ilmu arti kata, atau 
pengetahuan mengenai seluk beluk dan 
pergeseran arti kata-kata. Dalam bentuk 
semantik ini antara lain berupa hakiki, yaitu 
memaknai kata dengan arti yang sebenarnya, 
dan majazi, yaitu memaknai kata (lafadz) 
dengan arti yang bukan sebenarnya, hal ini 
juga disebut makna denotatif dan konotatif. 
Semiotika yaitu ilmu yang mempelajari tentang 
tanda (sign), fungsi tanda, dan produksi makna. 
Tanda adalah sesuatu yang bagi seseorang 
berarti sesuatu yang lain. Semiotik mengkaji 
tanda, penggunaan tanda dan segala sesuatu 

yang bertalian dengan tanda.  

Kata dan Makna
Kata pada dasarnya adalah satuan bentuk 

kebahasaan yang telah mengandung satuan 
makna tertentu. Aminudin membedakan kata 
menjadi dua macam, yaitu: Autosemantis yaitu 
kata yang telah memiliki satuan makna secara 
penuh tanpa harus diletakkan pada bentuk lain. 
Misalnya pergi, tidur, malam dan sebagainya. 
Sinsemantis yaitu kata yang tidak memiliki 
satuan makna secara mandiri karena satuan 
maknanya dibentuk oleh kata atau bentuk 
lainnya. Misalnya kata sambung; di, me, serta, 
dan sebagainya. Kata yang autosemantis dapat 
membentuk satuan persepsi tertentu pada diri 
penanggapnya. Sedangkan yang sinsemantis 
tidak dapat membuahkan satuan persepsi 
tertentu. Karena satuan semantisnya terbentuk 
atas dasar hubungannya dengan kata atau 
bentuk yang lain, maka satuan persepsi yang 
dibuahkannya juga terbentuk setelah kata itu 
dilekatkan pada kata yang lain.

Persepsi penanggap menyangkut referensi 
suatu kata selalu membentuk satuan pengertian 
tertentu. Kata “meja”, misalnya, oleh 
penanggapnya tidak dipersepsikan sebagai 
“benda” melainkan sebagai “tempat makan” 
Pada sisi lain, dalam proses kreatif penciptaan 
pemaknaan, kata selalu dihubungkan 
dengan relasi semantisnya dengan kata yang 
mendahuluinya maupun mengikutinya, dengan 
konteks verbalnya, maupun dengan konteks 
non verbal. Dalam berbagai hubungan ciri 
semantis tersebut, gambaran makna suatu kata 
pada dasarnya tidak hadir secara otomatis. 
Penafsir menemukan gambaran ciri semantic 
yang dianggap paling tepat sesuai dengan 
intensi yang ingin dicapainya. Dalam limpahan 
penemuan makna pun penanggap harus memilih 
sesuai dengan kemungkinan ciri kombinasi dan 
karakteristik gagasan maupun efek lain yang 
ingin diperolehnya. 

Selain berfungsi referensial, kata juga 
memiliki fungsi ekspresif dan emptif. 
(Aminuddin, 1997:214). Pada fungsi ekspresif 
kata-kata seseorang dapat menampilkan 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Vol. 1, No. 1, (Maret 2018) 113 - 123



115

Print ISSN:  2614-8153
Online ISSN: 2614-8498

gagasan sesuai dengan satuan pengertian 
yang ingin disampaikannya. Sementara lewat 
emotif, pemakai bahasa dapat mengaduk 
emosi penanggapnya, baik melalui pemelihan 
kata berdasarkan aspek bentuk, cirri semantic 
kata itu secara internal, maupun hubungan 
asosiatifnya dengan kata yang lain, baik itu 
dihadirkan dalam untaian teksnya maupun 
tidak. Menyangkut nilai emotof tersebut, kata 
juga dapat dinyatakan memiliki nilai evokatif, 
dalam arti secara potensial kata-kata pada 
dasarnya dapat membangkitkan aspek emotif 
penanggapnya. Pembangkitan aspek emotif 
itu mungkin ditempuh lewat penggunaan kata 
yang secara potensial mampu menggambarkan 
berbagai gagasan, kata yang arkais, kata yang 
berasal dari dialek tertentu, hingga ke kata 
yang vulgar.

Lepas dari itu, ada yang disebut “erosi 
makna kata”. Erosi makna kata dari maknanya 
yang asli dapat dilihat pada reaksi semantic 
seseorang terhadap suatu kata. (Muchtar Lubis, 
1983:285-286). Setiap orang mempunyai 
hubungan mesra tersendiri dengan kata-kata 
tertentu, yang bagi dirinya memiliki makna 
khusus. Misalnya kata”cinta”. Bagi seorang 
wanita yang hidup berbahagia dengan suaminya, 
kata cinta penuh dengan makna : bahagia, 
beruntung, gairah hidup, senang hati dan 
sebagainya. Akan tetapi, bagi seorang wanita 
yang patah hati korban hawa nafsu lelaki yang 
memakai kata cinta untuk mengelabuhinya saja. 
Kata cinta pasti mempunyai makna lain sekali. 
Sebuah kata adalah juga sebuah symbol, sebab 
keduanya sama-sama menghadirkan sesuatu 
yang lain. Setiap kata pada dasarnya bersifat 
konvensional dan tidak membawa maknanya 
sendiri secara langsung bagi pembaca atau 
pendengarnya (kecuali kata-kata anomatopoik, 
misalnya kata-kata yang menggambarkan suara 
kucing, bunyi senapan dan sebagainya). Lebih 
jauh lagi, orang yang berbicara membentuk 
pola-pola makna secara tidak sadar dalam kata-
kata yang dikeluarkannya. Pola-pola makna 
ini secara luas memberikan gambaran tentang 
konteks hidup dan sejarah orang tersebut. 

Dalam al-Qur’an/bahasa Arab, ada kata 

yang disebut muradif dan musytarak. Muradif  
yaitu beberapa kata tetapi mempunyai satu arti. 
Maksudnya ada lafadz atau kata nya banyak, 
sedangkan artinya Cuma satu. Misalnya   الا 
 artinya singa. Hal ini juga disebut ثيللا   , دس
“synonim”. Dalam penggunaan kata ini para 
ulama menyatakan bahwa bebrapa kata tetapi 
artinya sama itu boleh digunakan dalam bahasa 
sehari-hari, tetapi dalam hal ibadah atau dalam 
al-Qur’an tidak dapat digunakan, karena al-
Qur’an merupakan mu’jizat dan membacanya 
merupakan ibadah. Misalnya dalam shalat 
bacaan takbiratul ihram  (ربكا هللا ) tidak 
boleh diganti dengan bacaan lain misalnya  ( 
 meskipun mempunyai arti yang ( مظعا هللا
sama, dan sebagainya.  Hal mini karena adanya 
pencegahan yang bersfat syar.i, sebagaimana 
yang dinyatakan oleh Imam Muhammad bin 
Ismail al-Kuhlani :

 مل اذا زوجي رخالا ناكم نيفدارتملا عاقيا
يعرش عنام هيلع مقي

Menempatkan dua kata yang muradif 
(synonim) di tempat lain boleh, apabila 
tidak ada pencegah yang bersifat syar’i.

Musytarak ialah satu kata mempunyai dua 
arti atau lebih yang berbeda. Misalnya kata 
 .”mempunyai dua arti yaitu “suci dan haid أرقلا
Imam Syafi’I menyatakan bahwa:

زوجي هينعم ىف كرتشملا لامعتسا
Pemakaian kata (lafadz) musytarak untuk 
dua atau beberapa makna adalah boleh.

	Salah satu cara yang digunakan para 
ahli untuk membahas lingkup makna adalah 
dengan membedakan antara makna denotatif 
dengan makna konotatif. Makna denotatif 
pada dasarnya meliputi hal-hal yang ditunjuk 
oleh kata-kata (yang disebut sebagai makna 
refrensial). Makna denotatif ialah makna yang 
biasa kita temukan dalam kamus. Contoh 
dalam kamus kata “mawar” berarti “sejenis 
bunga”. Makna denotasi bersifat langsung, 
yaitu makna khusus yang terdapat dalam 
sebuah tanda, dan pada intinya dapat disebut 
sebagai gambaran sebuah petanda. (Berger, 
2000:55). Harimurti Kridalaksana menyatakan 



116

bahwa makna denotasi adalah sebagai makna 
kata atau kelompok kata yang didasarkan atas 
penunjukan yang lugas pada sesuatu di luar 
bahasa atau didasarkan atas konvensi tertentu, 
sikfatnya obyektif. (Harimurti Kridalaksan, 
2001:40).

	Makna konotasi diartikan sebagai “aspek” 
makna sebuah atau kelompok kata yang 
didasarkan atas perasaan atau pikiran yang 
timbul atau ditimbulkan pada pembicara 
(penulis) dan pendengar (pembaca). Dengan 
kata lain makna konotatif merupakan makna 
leksikal. (Harimurti Kridalaksana, 2001:117). 
Misalnya kata “amplop”. Kata amplop bermakna 
sampul yang berfungsi tempat mengisi surat 
yang akan disampaikan kepada orang lain atau 
kantor. Makna ini adalah makna denotasinya. 
Tetapi pada kalimat “Berilah ia amplop agar 
urusan segera beres”, maka kata amplop sudah 
bermakna konotatif, yakni berilah ia uang. Kata 
amplop dan uang masih ada hubungan, karena 
amplop dapat diisi uang. Dengan kata lain, kata 
amplop mengacu kepada uang, dan lebih khusus 
lagi uang pelancar, uang pelican, uang sogok 
dan sebagainya. Jadi makna denotasi sebuah 
kata adalah definisi obyektif kata tersebut, 
sedangkan makna kata konotasi adalah makna 
subyektif atau emosional. Sebuah kata bisa 
memiliki konotasi yang berbeda, tergantung 
pada pembicaraannya. Misalnya kata pohon. 
Kata ini akan mempunyai makna bermacam-
macam tergantung pada pembicaraannya; 
apakah ia seorang penebang kayu, pematung, 
penyair, ekologis, petani dan sebagainya.

Dalam al-Qur’an dan Hadits ada pemaknaan 
kata (lafadz) secara hakiki, majazi, dhahir, 
ta’wil dan sebagainya. Sesuatu kata (lafadz) 
kadang-kadang dipakai dalam arti hakiki (arti 
yang sebenarnya) dan kadang-kadang dipakai 
dalam arfti majazi (bukan arti sebenarnya). 
(Ahmad Hanafi, 1970: 137). Hal ini akan 
menjadi pengaruh dalam perbedaan penafsiran. 
Misalnya membaca surat al-Fatihah dalam 
shalat apakah menjadi rukun shalat atau tidak. 
Hal ini yang menjadikan pemaknaan dalam 
Hadits Rasulullah saw, dari segi makna hakiki 
dan majazi. Adapun haditsnya adalah:

باتكلا ةحتافب أرقي مل نمل ة الص ال
“Tidak ada (sah) shalat bagi orang yang 
tidak membaca surat al-Fatihah”.

Menurut Imam Syafi’i, Hadits tersebut 
dimaknai secara hakiki, sedangkan Imam Abu 
Hanifah memaknai secara majazi. Dhahir secara 
bahasa adalah jelas. Menurut istilah dhahir 
adalah :رهظأ امهدحا ىف وه نيرما نيب ددرتملا Satu 
lafadz/kata yang tertuju kepada dua makna, 
tetapi lebih berat menuju kepada salah satunya 
yang lebih jelas. Misalnya kata:دي   (yadun) 
dapat diartikan tangan, dan ini pengertian yang 
jelas. Dapat pula diartikan kekuasaan, kalau 
diartikan kekuasaan ini arti secarta ta’wil. 
Ta’wil secara bahasa artinya  لصالا ىلا عوجرلا  
kembali kepada asal. Adapun pengertian ta’wil 
menurut Ulama Ushul adalah   نعظفللا فرص 
  احجار هريصي ليلدب  هلمتحي ىنعم ىلا هرهاظ
: memalingkan suatu lafadz dari maknanya 
yang dhahir kepada makna lain yang mungkin 
baginya berdasarkan dalil sehingga mrenjadi 
jelas. (Abdul Wahab Khalaf, 1972:109)

Dalam al-Qur’an, kata ta’wil terdapat dalam 
17 tempat. Apabila dianalisa antara satu dengan 
yang lainnya, akan ditemukan perbedaan 
maksudnya. Dari keseluruhan kemungkinan 
arti ta’wil dapat dikelompokkan kepada dua 
kelompok, yaitu (1). Arti yang mengarah 
kepada arti lughowy (bahasa) yang murni. 
(ta’wil) adalah al-ruju’, al-maal, al-‘aqibah, 
al-mashir. (2). Arti yang mengarah kepada arti 
istilah syar’I, adalah al-tafsir dan al-bayan.

Makna Lafadz/KataTaqwa , Dzkir dan 
Falah

Secara harfiah taqwa berasal dari kata ىقو 
 waqaa-yaqii – wiqaayah,yang ((ةياقو – ىقي -
berartii memelihara menjaga dan lain 
sebagainya. (Warson Munawir, 1984:1577). 
Takwa juga berarti menghindar, takwa dalam arti 
ini mencakup tiga aspek yaitu (a) menghindar 
dari sikap kufur dengan jalan beriman kepada 
Allah. (b)  berupaya melaksanakan perintah 
Allah sejauh kemampuan yang dimiliki dan 
menjauhi larangan-Nya dan (c) menghindar dari 
segala aktifitas yang menjauhkan pikiran dari 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Vol. 1, No. 1, (Maret 2018) 113 - 123



117

Print ISSN:  2614-8153
Online ISSN: 2614-8498

Allah. Inilah tingkatan upaya menghindar yang 
tertinggi. Arti ini merupakan salah satu dari 
arti konotatif. Takwa dapat diartikan dengan 
kondisi perasaan takut. Maksudnya adalah rasa 
takut terhadap hari kiamat dan Penguasa hari 
tersebut. Inilah konsep dasar yang menentukan 
moral dasarnya. Hal ini dapat dibuktikan dengan 
seringnya kata takwa tersebut oleh Allah SWT 
disandingkan dengan peristiwa-peristiwa yang 
menakutkan. Misalnya firman Allah, surat al-
Hajj ayat 1 sebagaimana berikut,

َهيُا ايََّ ِإ مْكُبَّرَ اوقُتَّا سُانَّلا ا َةلَزَلْزَ نَّ  
مٌيظِعَ ءٌيْشَ ةِعَاسَّلا

“Hai manusia, bertakwalah kepada 
Tuhanmu; Sesungguhnya kegoncangan 
hari kiamat itu adalah suatu kejadian 
yang sangat besar (dahsyat)”. Q.S.22:1

Takwa merupakan manifestasi dari nilai-
nilai luhur yang berkisar pada empat hal ; 
yaitu (a). Keimanan yang sejati dan murni; 
(b). Kesiapan untuk memancarkan keimanan 
tersebut ke luar dalam bentuk tindakan 
kemanusiaan kepada sesama (c). Kesiapan 
untuk menjadi bagian masyarakat yang baik, 
yang mendukung sendi-sendi kehidupan 
kemasyarakatan (d). Keteguhan jiwa dalam 
menghadapi setiap kondisidan situasi. (Bey 
Arifin, 1977:65). Dengan demikian, makna 
takwa dalam hal ini menjadi lebih luas dan 
bulat. Takwa dalam hal ini berarti ‘kesadaran 
ke-Tuhanan’ (God-consciousness), yaitu 
kesadaran tentang adanya Tuhan Yang Maha 
Hadir dalam kehidupan manusia. Kesadaran 
atau takwa seperti ini mendorong jiwa untuk 
mengetahui dan meyakini bahwa dalam hidup 
ini tidak ada jalan menghindar dari Tuhan dan 
pengawasanNya terhadap tingkah lakunya. 
Baik dalam sirr maupun ‘alaniyah. Dengan kata 
lain, kesadaran akan kehadiran Tuhan dalam 
hidup ini mendorong kita untuk menempuh 
jalan hidup sesuai garis-garis yang diridlaiNya 
dan sesuai dengan ketentuanNya. Takwa 
merupakan satu konsep kunci dari keimanan. 
Antara keduanya terdapat hubungan yang tak 
terpisahkan, bahkan saling menjelma. Takwa 
bukanlah tingkatan dari ketaatan seseorang 

kepada Allah akan tetapi ia merupakan 
penamaan bagi setiap orang yang beriman 
dan mengamalkan amal shaleh.  Orang yang 
telah mencapai puncak ketaatan dapat disebut 
orang yang bertakwa, tetapi orang yang 
belum berhasil mencapai puncaknya pun juga 
dapat disebut bertakwa. Bahkan Toshihiko 
Izutsu merumuskan satu konsep bahwa orang 
beriman adalah orang yang tunduk dengan 
penuh rasa takut  kepada Allah. (Toshihiko 
Izutsu,1995:319)

Pemaknaan kata takwa dengan makna 
‘takut’ ini dapat ditemukan pada ayat-ayat 
lainnya yang menggunakan lafadz “khasyyah 
dan Khawf”, misalnya Firman Allah SWT:

َهوَ ىسَومُ انَيْتَآ دْقَلَوَ  ءًايَضِوَ نَاقَرْفُلْا نَورُا
ًاركْذِوَ ُهبَّرَ نَوْشَخْيَ نَيذِلَّا (48) نَيقِتَّمُلْلِ   مْ

ُهوَ بِيْغَلْابِ نَوقُفِشْمُ ةِعَاسَّلا نْمِ مْ
“Dan Sesungguhnya Telah kami berikan 
kepada Musa dan Harun Kitab Taurat 
dan penerangan serta pengajaran bagi 
orang-orang yang bertakwa., (yaitu) 
orang-orang yang takut akan (azab) 
Tuhan mereka, sedang mereka tidak 
melihat-Nya, dan mereka merasa takut 
akan (tibanya) hari kiamat.” (QS. Al-
Anbiya’: 48-49)

Pada dasarnya terdapat sedikit perbedaan 
makna antara khasyyah dan khawf. Makna 
khawf sepintas menunjukkan perasaan takut 
yang bersifat alamiah umum, lazimnya rasa 
takut karena adanya gejala yang tidak lazim dan 
misterius. Misalnya peristiwa apa dirasakan 
Nabi Musa  as., ketika beliau melihat tongkat 
dan tali dengan cara menakjubkan tiba-tiba 
menjadi ular. Peristiwa ini disebut berulang-
ulang dengan menggunakan kata khawf. 
Misalnya

َأوَ َهآرَ امَّلَفَ كَاصَعَ قِلْ َأكَ زُّتَهْتَ ا َهنَّ  ىلَّوَ نٌّاجَ ا
ًاربِدْمُ ِإ فْخَتَ ال ىسَومُ ايَ بْقِّعَيُ مْلَوَ   فُاخَيَ ال ينِّ

نَولُسَرْمُلْا يَّدَلَ
“Dan lemparkanlah tongkatmu”. 

Maka tatkala (tongkat itu menjadi ular 
dan) Musa melihatnya bergerak-gerak 
seperti dia seekor ular yang gesit, larilah 



118

ia berbalik ke belakang tanpa menoleh. 
“Hai Musa, janganlah kamu takut. 
Sesungguhnya orang yang dijadikan 
rasul, tidak takut di hadapan-Ku.” (QS. 
Al-Naml: 10)

    		
Oleh karena itu, jika kita tinjau objek 

dari kata takwa, khasyyah dan khawf, maka 
terdapat persamaan. Objek ketiga kata tersebut 
bermuara pada Allah, walaupun dengan media 
yang berbeda-beda. Misalnya, adzab neraka, 
jatuhnya siksa sebagai sunnatullah baik di dunia 
maupun di akhirat. Dr. Ahmad Faridl dalam 
kitabnya, al-Taqwa; al-Durratul Mafqudah 
waal-Ghayah al-Mansyudah, menyatakan ada 
lima langkah untuk menggapai maqam takwa; 
(Ahmad Faridh,tt: 55-60) yaitu: 

Cinta kepada Allah (Mahabbatullah). 
Dengan cinta, Ibnu al-Qayyim, mengibaratkan 
cinta dengan pohon yang tumbuh di dalam 
hati. Pangkalnya adalah ketundukan kepada 
Dzat yang dicintai. Batangnya adalah 
makrifat kepadaNya. Rantingnya adalah takut 
kepadaNya. Daunnya adalah malu kepadaNya. 
Buahnya adalah ketaatan kepadaNya. 
Materinya untuk menyiraminya adalah dzikir 
kepadaNya. Lebih lanjut beliau menyatakan 
bahwa bila cinta ditopang dengan sebagian 
unsur di atas, maka cinta itu menjadi pincang. 
(Ahmad Faridh,tt: 55). Ibnu Rajab dalam 
bukunya Ahmad Faridh, menyatakan bahwa 
cinta kepada Allah (mahabbatullah) memiliki 
dua tingkatan; pertama, cinta kepada Allah dan 
RasulNya dengan cara mencintai kewajiban 
dan laranganNya; kedua, tingkatan cinta orang-
orang yang berlomba-lomba dalam kebaikan 
(istibaq al-khair). Maksudnya, cinta yang 
mengantarkan pada semangat melakukan hal-
hal yang sunnah dan meninggalkan hal-hal yang 
makruh. (Ahmad Faridh,tt: 56). Dua macam 
tingkatan cinta di atas merupakan refleksi dari 
hadits Nabi SAW yang diriwayatkan oleh Imam 
Bukhari :

Abu Hurairah ra, berkata, Rasulullah saw, 
bersabda, Sesungguhnya Allah Ta’ala 
berfirman : Siapa yang memusuhi seorang 
kekasih-Ku, maka Aku menyatakan 

perang kepadanya. Dan tiada mendekat 
kepada-Ku seorang hamba-Ku dengan 
sesuatu yang lebih Kusukai dari pada 
menjalankan kewajibannya, dan selalu 
seorang hamba-Ku mendekat kepada-
Ku dengan melakukan sunnat-sunnat, 
sehingga Kusukai. Maka apabila Aku 
telah kasih padanya, Akulah yang menjadi 
pendengarannya dan penglihatannya, dan 
sebagai tangan yang digunakannya dan 
kaki yang dijalankannya, dan apabila ia 
memohon kepada-Ku pasti Kukabulkan, 
dan jika berlindung kepada-Ku pasti 
Kulindungi. H.R. Bukhori

Mawas Diri. Sadar bahwa Allah 
mengawasai dan menyaksikan setiap derap 
langkah dan amal, akan mengantarkan pada 
sikap pengendalian diri dan penghindaran 
serta pemeliharan diri dari segala apa yang 
menyimpang dari syariat dan ketentuan Allah. 
Allah Maha Mengetahui setiap amal maupun 
gerak yang terjadi pada makkhlukNya bahkan 
dedaunan yang berjatuhan di malam hari. 
Banyak ayat al-Qur’an yang menegaskan 
hal di tersebut dengan variasi kosa kata yang 
dipakai, seperti ‘Alim, Khabir, Syahid dan lain 
sebaginya.  Sikap mawas diri (muraqabatullah) 
ini membuahkan dua hal yang merupakan 
bagian dari iman; yaitu khawf (rasa takut) dan  
haya’ (rasa malu). (Ahmad Faridl, tt:65). Sufyan 
bin Uyainah berkata, “Malu adalah takwa yang 
paling lembut. Seorang hamba tidak akan 
takut sampai ia merasa malu. Bukanlah ahli 
takwa itu masuk hanya melalui pintu malu?” 
Mengerti bahwa kemaksiatan dan dosa pasti 
berimplikasi keburukan dan penderitaan. Tidak 
ada keburukan dan derita dunia ini dan di 
akhirat kecuali disebabkan oleh dosa, kejahatan 
dan kemaksiatan. Inilah sejarah kehidupan 
manusia dari awal diciptakan hingga kini. 
Tegaknya sunnatullah ini akan menyadarkan 
kita, sehingga dapat bangkit dan di dalam 
diri kita tumbuh rasa khawf dan berupaya 
menghindar diri dari perbuatan maksiat kepada 
Allah. Belajar mengalahkan hawa nafsu dan 
menaati perintah Allah. Hawa nafsu adalah satu 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Vol. 1, No. 1, (Maret 2018) 113 - 123



119

Print ISSN:  2614-8153
Online ISSN: 2614-8498

unsur kejiwaan yang ada pada diri manusia. Ia 
mempunyai tabiat untuk mengajak manusia 
pada kejelekan dan kejahatan manakala yang 
berhasil bernegosiasi dengan unsur eksternal, 
sifat syaithaniah. Allah tidak menyediakan 
jalan ke surga selain menyelisihi hawa nafsu 
dan tidak menyediakan jalan ke neraka selain 
mengikutinya. Hal ini sebagaimana dipertegas 
di dalam al-Qur’an, 

َأفَ َط نْمَ امَّ َةايَحَلْا رَثَآوَ (37) ىغَ  (38) ايَنْدُّلا 
ِإفَ َأوَ (39) ىوَأْمَلْا يَهِ مَيحِجَلْا نَّ  مَاقَمَ فَاخَ نْمَ امَّ
َهنَوَ هِبِّرَ َهلْا نْعَ سَفْنَّلا ى ِإفَ (40) ىوَ َةنَّجَلْا نَّ  

 ىوَأْمَلْا يَهِ
“Adapun orang yang melampaui 

batas dan lebih mengutamakan 
kehidupan dunia. Makas esungguhnya 
nerakalah tempat tinggal (nya). Dan 
adapun orang-orang yang takut kepada 
kebesaran Tuhannya dan menahan diri 
dari keinginan hawa nafsunya, Maka 
Sesungguhnya syurgalah tempat tinggal 
(nya).” (QS. Al-Nazi’at: 37-41).

Ibn al-Qayyyim dalam hal hubungan 
memerangi hawa nafsu berpendapat, 
“Ketahuilah bahwa bersabar terhadap syahwat 
lebih mudah daripada bersabar terhadap 
akibat dari syahwat. Jika tidak mengakibatkan 
derita dan hukuman, syahwat akan memupus 
kelezatan yang lebih sempurna daripada 
syahwat itu sendiri.” Mengetahui tipu daya 
dan jerat-jerat syetan. Syetan adalah makhluk 
ciptaan Allah yang dipersiapkan untuk menjerat 
manusia ke dalam jurang-jurang kesesatan. 
Sejak dari awal diciptakannya manusia, syetan 
telah memproklamirkan dirinya sebagai musuh 
manusia. Ia telah berjanji kepada Allah untuk 
menjerat mereka dengan berbagai cara hingga 
akhir masa kelak, kecuali mereka yang ikhlas. 
Allah di dalam kitabNya telah menyatakan 
bahwa musuh manusia yang paling nyata 
adalah syetan. Diantara firmanNya adalah :

a.	 ِإ َطيْشَّلا نَّ ُهوذُخِتَّافَ وٌّدُعَ مْكُلَ نَا ًاوّدُعَ  ِإ   امَنَّ
ُهبَزْحِ وعُدْيَ َأ نْمِ اونُوكُيَلِ  رِيعِسَّلا بِاحَصْ
Sesungguhnya syaitan itu adalah 

musuh bagimu, Maka anggaplah ia 
musuh(mu), Karena Sesungguhnya 
syaitan-syaitan itu Hanya mengajak 
golongannya supaya mereka menjadi 
penghuni neraka yang menyala-nyala”  
(QS. Fathir: 6).

Jerat dan tipu daya syetan sangat beragam, 
menyusup dalam segala aspek kehidupan 
manusia baik dalam bermu’amalah kepada Allah 
maupun kepada manusia (hablun minannass). 
Ia menggoda manusia sesuai dengan kadar 
dan tingkatan kemampuannya. Ibnu Haraj Ibn 
al-Jauzy berkata, “Iblis menggoda manusia 
sesuai kemampuannya. Kemampuannya 
akan bertambah dan berkuarang sesuai kadar 
kesadaran, kelalaian, kebodohan dan ilmunya.” 
Hati yang lalai dari dzikir adalah lahan yang 
paling untuk dijadikan objek jeratan syetan. 
Oleh karenanya, hal pertama yang paling 
dibentengi manusia adalah hati. Hati adalah 
bak raja semua anggota tubuh manusia. Syetan 
akan lebih leluasa merasuk ke dalam jiwa 
manusia manakala benteng itu jebol. 

Makna dan Relasi Dzikir
Pengertian dzikir,secara etimologis (tinjauan 

bahasa) berasal dari asal kata :)   ركذي – ركذ – 
 dzakara-yadzkuru-dzikran),  yang berartiاركذ
menyebut atau mengingat. (Mahmud Yunus, 
1989:134). Sedang Bey Afirin mengartikan 
dengan tiga makna, yaitu; ingat, sebut, dan 
ajaran. (Bey Arifin,tt:71). Ensikloopedi Islam 
menjelaskan bahwa dzikir bermakna antara lain: 
menyebut. menuturkan, mengingat. menjaga. 
atau mengerti perbuatan baik. Hanafiah Dasuki, 
1995:235). Dzikir dalam pengertian mengingat 
Allah,  dilakukan setiap saat, baik secara  lisan 
maupun dalam hati. Artinya, kegiatan apa pun 
yang dilakukan oleh seorang muslim  jangan 
sampai melupakan Allah SWT. Di mana pun 
seorang muslim berada, selalu ingat kepada 
Allah SWT., sehingga akan menimbulkan 
cinta beramal saleh dan menjauhkan diri 
dari  perbuatan dosa. Sedangkan dzikir dalam 
arti menyebut nama Allah yang diamalkan 
secara rutin biasa disebut wirid. Dan amalan 



120

ini termasuk ibadah mahdhah. yaitu ibadah 
langsung kepada Allah SWT. Sebagai ibadah 
mahdhah, maka dzikir jenis ini terikat dengan 
norma-norma ibadah langsung kepada Allah, 
yaitu harus ma ’tsur (ada contoh atau ada 
perintah dari Rasulullah SAW).

Dzikir itu ada tiga macam, yaitu (a). Dzikir 
dengan lisan; yaitu mengucapkan tasbih, 
tahmid, tahlil dan sebagainya. Intinya dzikir 
lisan ini adalah berdzikir dengan menyebut nama 
Allah dan sifat-Nya. Dalam kaitan ini Allah 
memerintahkan, “... dan sebutlah Tuhanmu 
(waktu) pagi dan petang,” (QS Al-Insan [76]: 
25). Dzikir dengan lisanmerupakan dzikir pada 
taraf elementer. Ucapan lisan akan membimbing 
hati, agar selalu ingat kepada-Nya. Setelah dia 
terbiasa dengan dzikir, maka dengan sendirinya 
hati yang bersangkutan menjadi ingat (b). Ingat 
Tuhan dalam hati itu merupakan sikap ingat, 
tanpa menyebut atau mengucapkan sesuatu. 
Dzikir seperti ini juga diperintahkan oleh 
Allah. Dan, dalam posisi ini seseorang secara 
kontinyu selalu ingat kepada-Nya: “Hai orang-
orang yang beriman, berdzikirlah kepada 
Allah sebanyak-banyaknya, “ (QS Al-Ahzab 
[33]: 4) (c). Dan bentuk dzikir yang ketiga 
ialah dengan aktifitas sosial, yakni berdzikir 
dengan menginfakkan sebagian harta untuk 
kepentingan sosial, melakukan hal-hal yang 
berguna bagi pembangunan bangsa dan negara 
serta agama. Dzikir ini merupakan refleksi dari 
dzikir lisan dan dzikir hati, yang manfaatnya 
lebih terlihat daripada bentuk dzikir pertama 
dan kedua. Jika dzikir pertama dan kedua hanya 
bersifatindividual, maka dzikir ketiga ini lebih 
bersifat sosial; mempunyai kepedulian dan 
kepekaan sosial kemasyarakatan. Dan, model 
dzikir ini yang paling banyak disinggung dalam 
Al-Quran.

Mengenai tingkatan /peringkat dzikir, para 
ahli ma’rifat (tasauf) membagi dalam 4 (empat) 
tingkatan, yaitu; (a). Dzikir dengan lesan( 
(Ddzikir Jahar), yaitu ddzikir tingkat yang 
paling dasar, bagi orang-orang awam(b). Dzikir 
Khafi (samar), disebut juga ddzikir itsbat, 
karena hanya diucapkan dalam hati dan tidak 
bersuara dan diikuti akal pikiran dengan penuh 

penghayatan sehingga nur illahi masuk ke 
dalam hati, ingatan hanya semata=mata kepada 
Allah SWT. Dan akhirnya terjadi penyatuan, 
seakan-akan hanya dipenuhi oleh ddzikir. 
Sedang lafadz yang diucapkan adalah lafadz 
ismudzat (c). Dzikir ruh, yaitu dzikir hati dan 
dzikir lesan bersama-sama(d). Dzikir rahasia, 
dzikrus sirri, yaitu, ddzikir lisan, ddzikir 
hati dan ddzikir ruh bersama-sama/serentak, 
puncak dari ddzikir adalah ddzikir hakiki, yaitu 
ddzikir yang dilakukan oleh seluruh jiwa raga 
lahiriyah dan batiniyah, kapan dan di mana 
saja. . (Sulaiman al-Kurmayi, 2005:12-13). 
Makna korelasi Dzikir, M Quraish Syihab 
menjelaskan, kata dzikr sendiri, bisa dikaitkan 
dengan akal pikiran dalam arti mengingat atau 
dalam arti sesuatu yang mengantar akal untuk 
meraih apa yang belum diraihnya dan inilah 
yang bermakna peringatan. Bisa iuga dengan 
menghadirkan ke dalam benak apa yang tadinya 
terlupakan dan inilah yang berarti mengingat. 
Kalau kata dzikir dikaitkan dengan lidah maka 
ia bisa berarti menyebut-nyebut, dan dalam 
konteks ayat ini pelakunya adalah orang lain 
yakni menyebut kebaikan dan keistimewaan 
siapa yang diturunkan kepadanya dan untuknya 
wahyu itu. Dari sini kata dzikr dipahami dalam 
arti kemuliaan. Hemat penulis, kedua makna di 
atas dicakup oleh kata dzikr. Yakni al-Qur’an 
adalah kemuliaan sekaligus peringatan. (M. 
Quraish Syihab,2006:571-572). Kata dzikir 
dalam berbagai bentuknya ditemukan dalam al-
Qur’an tidak kurang dari 280 kali. Kata tersebut 
pada mulanya digunakan oleh pengguna 
bahasa Arab dalam arti sinonim lupa. Ada juga 
sebagian pakar yang berpendapat bahwa kata 
itu pada mulanya berarti mengucapkan dengan 
lidah menyebut sesuatu. Makna ini kemudian 
berkembang menjadi ”mengingat”, karena 
mengingat sesuatu seringkali mengantar lidah 
menyebutnya. Demikian juga, menyebut dengan 
lidah dapat mengantar hati untuk mengingat 
lebih banyak lagi apa yang disebut-sebut itu. 
Kalau kata ”menyebut” dikaitkan dengan 
sesuatu, maka apa yang disebut itu adalah 
namanya. Pada sisi lain, bila nama sesuatu 
terucapkan, maka pemilik nama  itu diingat atau 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Vol. 1, No. 1, (Maret 2018) 113 - 123



121

Print ISSN:  2614-8153
Online ISSN: 2614-8498

disebut sifat, perbuatan, atau peristiwa yang 
berkaitan dengannya. Dari sini kata dzikrullah 
dapat mencakup penyebutan nama Allah atau 
ingatan menyangkut sifat-sifat atau perbuatan-
perbuatan Allah, surga atau neraka-Nya, rahmat 
atau siksa-Nya, perintah ; atau larangan-Nya 
dan juga wahyu-wahyu-Nya, bahkan  segala 
yang dikaitkan dengan-Nya. Mengingat adalah 
satu nikmat yang sangat besar,   sebagaimana 
lupa pun merupakan nikmat yang tidak kurang 
besarnya. Ini tergantung dari objek yang diingat. 
Sungguh besar nikmat lupa bila yang dilupakan 
adalah kesalahan orang lain, atau kesedihan 
atas luputnya nikmat. Dan sungguh besar pula 
keistimewaan mengingat jika  ingatan tertuju 
kepada hal-hal yang diperintahkan Allah untuk 
diingat. Para ulama yang berkecimpung dalam 
bidang olah Jiwa mengingatkan bahwa dzikir 
kepada Allah, secara garis besar dapat dipahami 
dalam pengertian sempit dan dapat juga dalam 
pengertian luas. Yang dalam pengertian sempit 
adalah yang dilakukan dengan lisan saja. Dzikir 
dengan lisan ini adalah menyebut-nyebut Allah 
atau apa yang berkaitan dengan-Nya, seperti 
mengucapkan Tasbih, Tahmid, Tahlil, Takbir, 
Hauqalah, dan lain-lain.  Bisa juga pengucapan 
lidah disertai dengan kehadiran kalbu, yakni 
membaca kalimat-kalimat tersebut disertai 
dengan kesadaran hati tentang kebesaran Allah 
yang dilukiskan oleh kandungan makna kata 
yang disebut-sebut itu. Kehadiran dalam kalbu/
benak dapat terjadi dengan upaya pemaksaan 
diri untuk menghadirkannya dan dapat juga—
dan ini merupakan tingkatan yang lebih 
tinggi— tanpa pemaksaan diri. Sedangkan 
peringkat dzikir yang tertinggi adalah larutnya 
dalam benak si pedzikir sesuatu yang diingat 
itu, sehingga ia terus-menerus hadir walau 
seandainya ia hendak dilupakan. Sebaliknya, 
berdzikir dengan lisan semata adalah peringkat 
dzikir yang terendah. Kendati demikian, 
dzikir dengan lisan tidak luput dari manfaat—
walau hanya sedikit—dan karena itu pesan 
orang-orang arif kepada mereka yang baru 
sampai pada peringkat terendah ini agar 
jangan meninggalkan dzikir. Kata mereka: 
”Bersyukur dan pujilah Allah swt. yang telah 

menganugerahkan salah satu anggota badan, 
yakni lisan, untuk melakukan dzikir kepada 
Allah dan berupayalah untuk menghadirkan 
kalbu saat menyebut-nyebut-Nya.” 

Dzikir dalam pengertian luas adalah 
kesadaran tentang kehadiran Allah di mana dan 
kapan saja, serta kesadaran akan kebersamaan-
Nya dengan makhluk; kebersamaan dalam arti 
pengetahuan-Nya terhadap apa pun di alam raya 
ini serta bantuan dan pembelaan-Nya terhadap 
hamba-hamba-Nya yang taat. Dzikir dalam 
peringkat inilah yang menjadi pendorong utama 
melaksanakan tuntunan-Nya dan menjauhi 
larangan-Nya, bahkan hidup bersama-Nya. 
Jadi makna dzikir yang terkandung dalam al-
Qur’an mempunyai berbagai macam pengertian 
yaitu (a). Mengucapkan dan menyebut 
nama Allah, serta menghadirkannya dalam 
ingatan. (b). Mengingat nikmat Allah dengan 
menghadirkan Allah dalam kehidupan kita, 
dengan menjalankan kewajiban kita sebagai 
hamba Allah (c). Mengingat  Allah   dengan   
menghadirkannya dalam hati,yang disertai 
dengan tadabbur, baik disertai dengan ucapan 
lisan atau tidak (c). Allah  mengingat hamba-
Nya melalui pembalasan kebaikan kepada 
mereka dan mengangkat derajatnya

Makna dan Relasi Falah
Makna dasar falah adalah keberuntungan, 

berasal dari kataحآلف – حلفي – حلف (falaha 
yaflihu falaha). Makna Majazinya adalah 
pengertian bagi orang yang mendapatkan 
sesuatu yang ia harapkan, sukses dalam 
kehidupannya, dan lancar dalam tiap 
aktivitasnya. (Fuad Ifram, ,1956: 560). Makna 
ini merupakan makna denotasi. Kata falah 
ketika dihubungkan dengan ayat-ayat dalam 
Al-Qur’an adalah keberuntungan, keselamatan, 
dan langgeng dalam kenikmatan dan kebaikan. 
(Ibnu Mundzir, tt:547). Hal itu tercermin 
dalam al-Qur’an surat Q.S. Ali Imran ayat 130, 
tentang pelarangan riba. 

َأ ايَ  َهيُّ َأ ابَرِّلا اولُكُأْتَ ال اونُمَآ نَيذِلَّا ا ًافاعَضْ  
ًةفَعَاضَمُ َهلَّلا اوقُتَّاوَ  نَوحُلِفْتُ مْكُلَّعَلَ 

“Wahai orang-orang yang beriman ! 



122

Janganlah kamu memakan riba dengan 
berlipat ganda, dan bertakwalah kepada 
Allah agar kamu beruntung”. Q.S. 3:130

Makna keberuntungan di dunia dan akhirat 
dalam kata falah diperkuat dengan ayat Q.S. 
Ali Imran ayat 200 yang menyatakan falah 
merupakan hasil/buah dari sebuah ketekunan 
seseorang dalam menjalankan ibadah. 

َأ ايَ َهيُّ ُطبِارَوَ اورُبِاصَوَ اورُبِصْا اونُمَآ نَيذِلَّا ا  او
َهلَّلا اوقُتَّاوَ نَوحُلِفْتُ مْكُلَّعَلَ 

”Wahai orang-orang yang beriman 
! Bersabarlah kamu dan kuatkanlah 
kesabaranmu dan tetaplah bersiap-
siaga (di perbatasan negerimu) dan 
bertakwalah kepada Allah agar kamu 
beruntung”. Q.S.3:200

Dalam ayat tersebut dikatakan bahwa syarat 
orang yang akan mendapat keberuntungan 
adalah orang yang taqwa dengan 
mengaplikasikan bentuk sabar dalam segala 
sendi kehidupan. Tanpa adanya ketakwaan 
dan kesabaran, sulit bagi seseorang untuk 
mendapatkan suatu keberuntungan. Karena 
keberuntungan merupakan sebuah hasil yang 
sangat tergantung pada usaha dan dedikasi 
seseorang yang mengerjakannya. Sehingga 
tiada suatu keberuntungan tanpa ada sebuah 
usaha yang menyertainya. 

Ketika kata falah dikaitkan dengan Q.S. Al 
Maidah ayat 35 

َأ ايَ َهيُّ َهلَّلا اوقُتَّا اونُمَآ نَيذِلَّا ا ِإ اوغُتَبْاوَ   هِيْلَ
َةلَيسِوَلْا نَوحُلِفْتُ مْكُلَّعَلَ هِلِيبِسَ يفِ اودُهِاجَوَ 

’Wahai orang-orang yang beriman ! 
Bertakwalah kepada Allah dan carilah 
wasilah (jalan) untuk mendekatkan 
diri kepada-Nya, dan berjihadlah 
(berjuanglah) di jalan-Nya, agar kamu 
beruntung”. Q.S.5:35

Ayat ini disebutkan orang yang beruntung 
adalah orang-orang yang beriman, orang yang 
bertaqwa, dan orang yang bersungguh-sungguh 
mencari jalan mendekatkan diri kepada-Nya, 
dan orang yang berjihad di jalan-Nya. Ibnu Atsir 
menyikapi kata falah bukan dari hakekat kata 

tersebut, namun sebagai majaz yang diartikan 
sebagai perantara yang menghantarkan 
terhadap sebuah keberuntungan, hal itu ia 
terapkan dalam lafadz adzan yang berbunyi 
Hayya ’alal falaah. Dalam lafadz adzan ini ia 
tidak memaknai bersegeralah untuk mendapat 
keberuntungan, namun ia memaknai dengan 
bersegeralah untuk mengerjakan hal yang 
menghantarkan terhadap keberuntungan, 
yaitu shalat berjama’ah. (M. Quraish 
Syihab,2006:458). Keberuntungan adalah 
istilah yang digunakan dalam tradisi etika, 
para pemikir Islam seperti Ghazali memahami 
makna keberuntungan tersebut sesuai dengan 
konsep dalam Al-Qur’an mengenai kodrat 
manusia dan akibat perbuatan-perbuatan 
terhadapnya dalam kehidupan dunia ini dan di 
akhirat nanti.  

Korelasi Antara Taqwa, Dzikir Dan Falah 
Konsep al-Qur`an tentang taqwa-dzikir-

falah setali tiga uang dimana ketiga konsep ini 
mempunyai pencapaian hidup melangit dan 
hidup membumi.Pencapaian hidup melangit 
diapresiasikan oleh taqwa pada bentuk 
kesalehan individu sedangkan oleh dzikir pada 
bentuk moralitas Ilahiyyat yang berujung 
pada keberuntungan berkelanjutan atau 
keberuntungan yang di dapat dari Allah kelak 
di akherat. Sedangkan pada pencapaian hidup 
membumi adalah proses aktualisasi diri manusia  
sebagai makhluk sosial. Aktualisasi taqwa 
berupa kesalehan sosial, aktualisasi dzikir 
berupa moralitas insaniyyat yang semuanya 
akan mendapatkan keberuntungan profan atau 
hasil dari kerja keras yang dilakukan. Relasi 
antara taqwa-dzikir-falah dengan realitas 
kehidupan sehari-hari nampak bahwa ketiga 
konsep ini bukuan sekedar doktrin yang stagnan 
melainkan mempunyai implementasi yang jelas 
dalam kehidupan sehari-hari. Taqwa memiliki 
dua cakupan makna yaitu kesalehan individu 
dan kesalehan sosial. Kesalehan individu 
adalah internalisasi diri sebagai makhluk 
ciptaan Allah dengan menanamkan keimanan 
yang dalam akan ke-Esa-an dalam diri manusia. 
Kesalehan sosial adalah bentuk aktualisasi diri 

JURNAL PUSTAKA KOMUNIKASI, Vol. 1, No. 1, (Maret 2018) 113 - 123



123

Print ISSN:  2614-8153
Online ISSN: 2614-8498

terhadap lingkungan sosialnya. Dzikir juga 
memiliki dua arti yaitu moralitas Ilahiyyat 
dan moralitas insaniyyat. Moralitas Ilahiyyat 
merupakan bentuk pengabdian dan penyerahan 
diri sebagai bagian dari penciptaan manusia 
sebagai hamba. Moralitas insaniyyat mrupakan 
bentuk tanggung jawab manusia terhadap 
kehidupan sehari-hari baik kepada manusia 
maupun mahluq yang lain. Falah merupakan 
proses yang telah dilakukan melalui jalan taqwa 
dan dzikir sehingga keberuntungannya pun 
meliputi keberuntungan profan yang bersifat 
duniawi dan keberuntungan berkelanjutan 
yaitu berupa keberuntungan ukhrawi.  

DAFTAR PUSTAKA

Arifin, Bey. 1977. Mengenal Tuhan. Surabaya:  
PT Bina Ilmu.

Dasuki, Hanafiah, dkk. 1995. Ddzikir, dalam 
Ensiklopedi Islam. Jakarta: 

Faridl, Ahmad. 1997. Al-Taqwa; al-Durratul 
Mafqudah waal-Ghayah al-Mansyudah.

Hakim, Lukman, Rasalah Gusti, Surabaya. 

Izutsu, Toshihiko, 2005. Etika Beragama dalam 
Al-Qur’an, Cetakan  ke 2.  Jakarta: 
Pustaka Firdaus. 

Al-Kumayi, Sulaiman. 2005. Berdzikir dan 
Sehat Ala Ustadz H. Haryono, Menguak 
Pengobatan Penyakit, dengan Daya 
Terapi Ddzikir. Semarang: Syifa Press.

Sendjaya, Sasa Djuarsa. 2003. Pengantar 
Ilmu Komunikasi, Jakarta: Universitas 
Terbuka.

Simpul-simpul Keagamaan Pribadi: Taqwa, 
Tawakkal, dan Ikhlas, 

Syihab. M Quraish. 2006. Tafsir Al Mishbah 
Pesan, Kesan dan Keserasian Al 
Qur’an, Vol 12, Cet ke 5. Jakarta: 
Lentera Hati. 


